

عَالَمِيْ مَحْلِسْ تَحْقِيقْ حَقْمِنْبُوْدَ كَاتْجَانْ

أمير المؤمنين  
حضرت علیؑ  
مناقب وفضائل

ہفتہ  
حُمْبُوْتَه  
عَالَمِيْ حَقْمِنْبُوْدَ

INTERNATIONAL KHATM-E-NUBUWWAT KARACHI  
URDU WEEKLY PAKISTAN

جلد: ۳۳ شمارہ: ۲۷ ۲۰۱۳ء میں ۱۴۳۵ھ مطابق ۲۲ مارچ ۲۰۱۳ء

رُوْذَه  
تَجَمِيْتَ كَاذْلَعَه

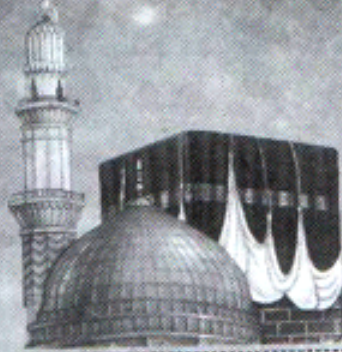


سِرِّتَه تَارِيْخِ ذَكَارِي  
اَعْرَى حَلَّاً رَؤْيَوْيَنْد

مَرْأَقَادِيَانِيْ كَ  
مَعَارِفِ شَيْطَانِيَانِ

Email: editorkn@yahoo.com

Website: <http://www.khatm-e-nubuwwat.org>  
<http://www.khatm-e-nubuwwat.com>



# حلپ کے مسائل

مولانا عجب اعظمی

## اعتكاف کے مسائل

اب دوبارہ شفا کی امید نہیں تو پھر  
اسے روزہ کے بدل فدیہ دینے کی

کر سکتا ہے مسجد کے ساتھ ماحصل خانہ میں؟

اجازت ہے کسی احتاج کو دو وہ وقت کا کھانا کھادے

س: ..... کیا عورتیں بھی رمضان  
المبارک میں اعتكاف کر سکتی  
ہیں؟ اس کا طریقہ کیا ہوگا اور اعتكاف صرف دس  
دن ہی کریں یا بیش دن بھی کر سکتی ہیں؟

ج: ..... اعتكاف کے دوران صرف یا صدقہ فطری کی مقدار غلہ یا انقدر دے دے۔

ج: ..... عورتیں بھی اعتكاف کر سکتی ہیں قضاۓ حاجت اور غسل فرض کے لئے نمسجد سے  
س: ..... اگر کوئی جان بوجوہ کر رمضان کا  
اس کا طریقہ یہ ہے کہ گھر میں خواتین جس جگہ نماز نکلنے کی اجازت ہے، محض خندک حاصل کرنے یا اعتكاف توڑے تو اس کا کفارہ کیا ہوگا؟

ج: ..... آخری عشرہ کا اعتكاف اگر کوئی  
پڑھتی ہوں، اس جگہ کو یا پھر اس کے علاوہ گھر میں جمود کے لئے غسل کرنے کی اجازت نہیں، اس  
جو بھی مناسب جگہ ہو اس کو اعتكاف کے لئے سے اعتكاف شتم ہو جائے گا، مسجد کا وضو خانہ مسجد کی  
شخص بلاعذر توڑے تو یہ بہت ہی محرومی کی بات  
مخصوص کر کے دیں بیٹھنے کی طرح اجر و ثواب ملے وہ نے کی غرض سے یا کلی کرنے کے لئے بھی جانا سے ایک دن کی قضاۓ لازم ہے، رمضان میں یا غیر  
گا۔ آخری عشرہ یعنی دس دنوں کا اعتكاف سنت منع ہے، بلکہ وہ کرنے کے لئے جائے اور فوراً رمضان میں جب بھی موقع ملے روزے کے  
ساتھ ایک دن کا اعتكاف کر لے۔

س: ..... اگر زیادہ دنوں کی نیت ہے لیکن یہ  
کرنا چاہیں تو اس کی بھی اجازت ہے۔ اگر کسی نے اعتكاف میں بیٹھنے کی  
اعتكاف روزے کے ساتھ ضروری ہے اگر کسی منت مانی ہو تو کیا اس کا پورا کرنا ضروری ہے یا اس کو کس قسم کی عبادت کرنی چاہئے اور کن با توں  
غدر کی وجہ سے روزہ نہ رکھ کے تو اعتكاف بھی شتم کی بجائے صدقہ خیرات بھی کر سکتے ہیں؟ سے پرہیز کرنا چاہئے؟

ج: ..... اسی طرح گھر میں جو جگہ اعتكاف کے  
ہو جائے گا، اسی طرح اعتكاف میں بیٹھنے کی منت  
لئے مخصوص کی ہو، سوائے حاجات ضروریہ (یعنی مانی تو اس کا پورا کرنا ہی ضروری ہے، اس کے کی تلاوت، ذکر و اذکار، تسبیحات، استغفار،  
قضاۓ حاجت اور غسل فرض وغیرہ) کے اس جگہ بجائے صدقہ خیرات کرنا صحیح نہیں، جتنے دن نوافل وغیرہ کا اہتمام کرنا چاہئے۔ اس کے علاوہ  
سے نہ لٹکے، اگر بھول کر بھی اس جگہ سے نہ لٹیں گے اعتكاف کی منت مانی ہو اسے دن اعتكاف میں دینی علوم سیکھنا سکھانا اور دینی علوم کے مطالعہ کا  
تو اعتكاف شتم ہو جائے گا۔

س: ..... اگر کوئی شخص اعتكاف اعتكاف بغیر روزہ کے نہیں ہوتا، ہاں! اگر کوئی سے اجتناب کریں، موبائل فون

میں بیٹھے تو وہ جمعہ کے دن غسل اس قدر ضعیف اور بوزھا ہو یا ایسا مریض ہو کہ کوبنڈ کر دیں تو اچھا ہے۔

# ہفتہ نبووۃ



## محلہ اوارت

مولانا سید سلیمان یوسف بنوری صاحبزادہ مولانا عزیز احمد  
علام احمد میاں حادی مولانا محمد اسمائیل شجاع آبادی  
مولانا قاضی احسان احمد

شمارہ: ۲۷

۱۴۲۳ھ ربیعہ مطابق ۱۲ ربیعہ مطابق ۲۰۱۳ء

جلد: ۳۳

## بیان

امیر شریعت مولانا سید عطاء اللہ شاہ بخاری  
خطیب پاکستان قاضی احسان احمد شجاع آبادی  
مجاہد اسلام حضرت مولانا محمد علی جalandhri  
مناظر اسلام حضرت مولانا اال حسین اختر  
محث اصر حضرت مولانا سید محمد یوسف بنوری  
خواجہ خواجه گان حضرت مولانا خویجہ خان محمد صاحب  
قائیم قادریان حضرت القدس مولانا محمد حیات  
مجاہد فتح نبوت حضرت مولانا تاج محمد حمود  
ترجمان فتح نبوت مولانا محمد شریف جalandhri  
جائشیں حضرت بنوری حضرت مولانا مفتی احمد الرحمن  
شہید اسلام حضرت مولانا محمد یوسف لدھیانوی شہید  
حضرت مولانا سید اور حسین نیک احسنی  
بلطف اسلام حضرت مولانا عبد الرحیم اشعر  
شہید فتح نبوت حضرت مفتی محمد جیل خان  
شہید اموں رسالت مولانا سید احمد جلال پوری

## اگر شمارے میرا!

|    |                                                                                   |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۱  | مولانا اللہ و سایہ مظلہ<br>سالانہ فتح نبوت کورس چناب گرگی روئیداد                 |
| ۲  | مولانا محمد ایاز مصطفیٰ<br>حضرت علیؑ کے مناقب و فضائل                             |
| ۳  | مولانا عزیز الرحمن جalandhri<br>روزہ... تجیریت کا ذریعہ                           |
| ۴  | مولانا عبدالرشید استوی<br>سیرت و تاریخ تکاری اور علمائے دین بند                   |
| ۵  | مولانا شمس الحق ندوی<br>انسانیت کا فتح ہو جانا بھی عذاب ہے                        |
| ۶  | مولانا محمد ایاز مصطفیٰ<br>و سمجھیں تصویر... دارالعلوم دریج بند کا موقف (۳)       |
| ۷  | مولانا اللہ و سایہ مظلہ<br>مفتی زین الاسلام قاگی<br>ایک بخشش بند کے دلیں میں (۱۲) |
| ۸  | مولانا شمس الحق ندوی<br>مرزا قادریانی کے معارف و شیطانی                           |
| ۹  | مولانا سید مرتضیٰ حسن<br>برطانیہ میں مسلمانوں کے خلاف یا اپنی مصلحت               |
| ۱۰ | مولانا عزیز الرحمن جalandhri<br>چاہید اختر ندوی                                   |

## ترکیاب

امریکا، کینیڈا، آسٹریلیا: ۹۵ زاریورپ، فاریقہ: ۵۷ زار، سعودی عرب،

تحفہ عرب امارات، بھارت، شرق و مشرق ایشیائی ممالک: ۶۵ زار

فی شارہ، اروپے، ششائی: ۲۲۵ روپے، سالانہ: ۳۵۰ روپے

WEEKLY KHATM-E-NUBUWWAT, A/c# 0010010964680019

IBAN NO. PK68ABPA0010010964680019 (عمریل بیک اور اسٹ بیک)

AALMI MAJLIS TAHAFFUZ KHATM-E-NUBUWWAT 0010010964710018

IBAN NO. PK45ABPA0010010964710018 (عمریل بیک اور اسٹ بیک)

Allied Bank Binori Town Branch Code: 0159 Karachi.

## لندن آفس:

35, Stockwell Green  
London, SW9 9HZ U.K  
Ph: 0207-737-8199

## مرکزی دفتر: حضوری باغ روڈ، ملتان

نون: ۰۳۲۸۳۸۸۲، ۰۳۲۸۳۸۸۴، ۰۳۲۸۳۸۸۳

Hazori Bagh Road Multan  
Ph: 061-4583486, 061-4783486

## رابطہ دفتر: جامع مسجد باب الرحمت (ٹرست)

اگر اے جناح روڈ کراچی ہون: ۳۲۷۸۰۳۳۷، ۳۲۷۸۰۳۳۸، ۳۲۷۸۰۳۳۹

Jama Masjid Bab-ur-Rehmat (Trust)

Old Numaish M.A.Jinnah Road Karachi

Ph: 32780337, 34234476 Fax: 32780340

## سالانہ ختم نبوت کورس چناب گرگر کی رو سیدا!

حسب سابق اس سال بھی وفاق المدارس کے سالانہ امتحان کے ختم ہوتے ہی عالی مجلس تحفظ ختم نبوت کے زیر اہتمام سالانہ ختم نبوت کے لئے رفقاء آنے شروع ہو گئے۔ ۲۰ مرچی جعد کو بھی آتے رہے۔ حب روایت ۱۳۲۳ءی کی بروز ہفتہ ۲۰ مارچی پہنچ پہنچے آٹھ بجے کلاس کے آغاز کے لئے تھیں لگائی گئی۔ ایک سو بھیں شرکاء سے کلاس کا افتتاح ہوا۔ تلاوت کے بعد حاضری ہوئی اس کے بعد مولانا عزیز الرحمن ہانی نے ابراض و مقاصد پر روشنی ڈالی۔ جامد اشرفہ مانگوت کے ہمیں حضرت مولانا صاحبزادہ محمد احمد صاحب تشریف لائے ہوئے تھے۔ آپ کی دعا سے کلاس کا آغاز ہوا۔

عالی مجلس تحفظ ختم نبوت فیصل آباد کے سر پرست اور روح روائی طریقہ حضرت مولانا سید فاروق ناصر شاہ صاحب نے افتتاحی بیان فرمایا، مدرسہ عربیہ ختم نبوت مسلم کا لوئی چناب گرگر کے مدرس مولانا محمد شاہد صاحب نے پہلا سبق پڑھایا۔ حضرت مولانا غلام رسول دین پوری، مولانا مفتی محمد راشد مدینی، مولانا غلام عزیزی ڈسکوئی، مولانا محمد احمد مدرس مدرسہ عربیہ ختم نبوت نے اسماق پر حادث شروع کئے۔ پہلا ہفتہ یعنی ہفتہ سے جمعرات تک رویہ سائیت اور حیات عیسیٰ علیہ السلام کے موضوعات پر اسماق ہوئے اور قادیانی شہباد کے جوابات حصہ دوم پڑھائی گئی۔

مولانا عزیز الرحمن ہانی، مولانا محمد اقبال مبلغ ڈیرہ غازی خان، مولانا محمد احمد اور مدرسہ کے درجہ ثانیہ کے دو طالب علم جناب سید امیر، جناب صدام حسین نے داخلہ کے لفظ کو چالایا۔ الحمد للہ! کہ ابتدائی چند دنوں میں ۲۸ دو صد سالی اسکولہ و کالج کے طلباء مدارس عربیہ کے اساتذہ و فضلا اور مفتیان اور طلباء نے گورس میں داخلہ لیا۔ جمعرات شام کو جامد خیر المدارس ملکان کے شعبہ تھصص، دعوت و ارشاد کے گمراں حضرت مولانا مفتی محمد انور اکاڑوی صاحب تشریف لائے اور آپ نے باکل سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیغمبریوں پر مشتمل اسماق پڑھائے۔

۲۱ مرچی سے ۵ رجبون تک دوران ہفتہ جو پڑھایا گیا اس کا ۶ رجبون کی شام بعد از ظہر سے دوسرے ہفتہ کی تعلیم شروع ہوئی۔ اس ہفتہ میں کتاب قادیانی شہباد کے جوابات حصہ اول کی جو ختم نبوت کے مباحث پر مشتمل ہے۔ حضرت مولانا محمد اساعیل شجاع آبادی، حضرت مولانا غلام رسول دین پوری نے تعلیم دی۔ اس دوران میں مناظر اسلام حضرت مولانا محمد ایاس گھسن، حضرت مولانا مفتی خالد محمود (ناظم اعلیٰ اقرار و حضہ الاطفال ٹرست پاکستان) بھی تشریف لائے اور ایک ایک سبق پڑھایا۔ حضرت مفتی خالد محمود کے ہمراہ ہمارے مخدوم زادہ حضرت مولانا مفتی محمد بن مفتی محمد جیل خان شہید نے بھی تشریف آوری سے ممنون و احسان فرمایا۔

حسب سابق اس دوسرے ہفتہ کی تعلیم کا امتحان ۱۲ رجبون جمعہ کے روز قبیل از جمعہ ہوا اور اسی دن ہی عصر کے قریب جامعہ الرشید کراچی سے حضرت مولانا مفتی ایوب اپنے رفقاء سیت تشریف لائے۔ جمع عصر سے ہفتہ عصر تک انہوں نے تمام کلاس کو مختلف حصوں میں گروپیں بنائیں رفقاء سیت قرآنی عربی کورس پڑھایا، تمام شرکاء نے بھرپور فائدہ حاصل کیا اور خوب رونق رہی۔ ۱۵ رجبون کو مولانا محمد رضوان عزیز نے خطباء کو گورس اور ۱۶، ۱۷ رجبون کو مولانا عبداللہ مقصنم نے جغرافیہ کو گورس پر پیغمبر زد یئے۔

۱۸ رجبون سے ۲۲ رجبون تک آخری ہفتہ کے اسماق حضرت مولانا غلام رسول دین پوری، مولانا قاضی احسان احمد، مولانا عزیز الرحمن ہانی، مولانا محمد قاسم رحمانی اور دیگر حضرات نے پڑھائے۔ اس ہفتہ میں قادیانی شہباد کے حصہ میں جو کنہب مرزا کے مباحث پر مشتمل ہے پڑھائی گئی اور ۲۲ رجبون کو گورس کا آخری امتحان ہوا۔

اس ہفتہ میں جامد مدنی چدید رائے و نظر لاء ہور کے استاذ الحدیث حضرت مولانا مفتی محمد حسن صاحب امیر عالی مجلس تحفظ ختم نبوت لاء ہور، مولانا قاری عبد الواحد امیر عالی مجلس تحفظ ختم نبوت منڈی بہاؤ الدین بھی اپنے رفقاء، حضرت مولانا مفتی محمد زادہ صاحب نائب مفتی محمد نظر اقبال، مولانا قاری محمد زادہ اقبال چیچ و نی، جناب خالد مسین صاحب لاء ہور، جناب خالد سعید صاحب ایڈو ویکس تلہ گلگ، روزنامہ اسلام کے پھوٹ کے صفحہ کے ایڈیٹر الحاج محمد اشتیاق بھی تشریف لائے اور ان حضرات کے پیاٹھات ہوئے۔ اس سال خصوصیت سے عالی مجلس تحفظ ختم نبوت خبر پختو خوا کے سر برہ حضرت مولانا مفتی شہاب الدین پٹھانوی بھی تشریف لائے، آپ نے اتوار کے روز ظہر سے عمر بھیک پڑھایا۔

اتوار کے روز ۲۲ رجبون بعد از عشاء آخری بیان عالی مجلس تحفظ ختم نبوت کے بزرگ رہنماء اور مرکزی ناظم اعلیٰ حضرت مولانا عزیز الرحمن جاندھری مدنظر کا ہوا اور یوں آپ کے آخری سبق پڑھانے پر ۲۳ مرچی سے شروع ہو کر ۲۲ رجبون کی شام سالانہ ختم نبوت کو گرگر کی تعلیم پیغمبر خوبی اختتام پذیر ہوئی۔

کے بعد مولانا قاضی احسان احمد نے کوئی کسی غرض و غایت پر تفصیل سے روشنی ذاتی اور سہماں ان گرائی کی تشریف آوری پر خیر مقدمی کلمات کئے۔ مولانا عزیز الرحمن ٹانی نے کامیاب ہونے والے شرکاء حضرات کے نام پکارنے شروع کئے، چنانچہ دوں نمبر نام اور ضلع کی صراحت کے ساتھ اعلانات ہوتے رہے اور شرکاء سہماں ان گرائی کے ہاتھوں انعامی کتب حاصل کرتے رہے۔ حضرت مولانا غلام رسول دین پوری صاحب نام بنا مسند ہے۔ مولانا قاضی احسان احمد وہ سند حضرات امیر مرکز یہ دامت برکاتہم کی خدمت میں پیش کرتے، حضرت امیر مرکز یہ شیخ الدین حضرت مولانا عبدالجید بدھیانوی صدر اجلاس و امیر مرکز یہ دامت برکاتہم اپنے مبارک ہاتھوں سے وہ سند صاحبزادہ مولانا غلیل احمد سجادہ نشین خانقاہ سراجیہ کو عنایت فرماتے اور آپ سے شرکاء وہ سند وصول کرتے۔

اس سال عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کی طرف سے اصحاب قادیانیت ج: ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۵۶، ۵۷ شرکاء نعمات کو دی گئیں، جانب پر کفایت اللہ صاحب بودلہ کی طرف سے تحریر کردہ کتاب "ختم نبوت قرآن مجید کی روشنی میں" اور جانب پیش انور کی لاہور سے شائع کردہ کتاب جو یہ طریقت اور عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے ساتھ نائب امیر حضرت سید یونسی ایسی کا جموعہ کلام ہے جس کا نام "برگ ٹھل" ہے یہ کتب دی گئیں۔ اس طرح آخری مرحلہ پر الحاج محمد جبیل صاحب گجرات والوں کی جانب سے "فیصلہ کن مناظرے" اور "ایک ہفتہ حضرت شیخ البند" کے دلیں میں بھی شرکا، کویٹ کی ٹکل میں دی گئیں۔ گزشتہ سال کی طرح اس سال بھی پاکستان کے معروف نشریات کتب کے ادارہ تالیفات اشراقیہ ملکان کے حضرت حافظ محمد اسحاق صاحب ملکانی کی جانب سے چودہ کاروں کتابوں کے شرکا، کورس میں انعامی کتب کے سیٹ کے ساتھ پیش کئے گئے۔ گویا کم دیشی دس، دس کتب کا ایک ایک سیٹ شریک کورس کی خدمت میں پیش کی گئیں۔ پڑا در سے حضرت مولانا مفتی شہاب الدین پونڈلہی اور حتاب مختار مختار عنایت اللہ، جانب صاحبزادہ نصیر الدین پونڈلہی، راولپنڈی سے عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے رہنماء مولانا قاضی ہارون الرشید، تلمذ گنگ سے جانب خالد سعید ایڈو ویکٹ، نوبی چک سکھ سے حضرت قاضی فیض احمد، گجرات سے حضرت حاجی اللہ رکھا صاحب، الحاج محمد جبیل، منڈی بہاؤ الدین سے مولانا محمد قاسم، لاہور سے جانب پیر طریقت رضوان نصیں، مولانا خالد محمد، مولانا سعید وقار، جانب منصور احمد، فیض آزاد سے پیر طریقت سید فاروق ناصر شاہ صاحب، روز نامہ اسلام کے نامکندہ مولانا ذکر اللہ ایسکی، مولانا غازی عبد الرشید، چنیوٹ سے حضرت مولانا سیف اللہ خالد، حضرت قاری عبد الحمید صاحب، الحاج محمد علی، مولانا محمد رضوان صاحب، ملک خلیل احمد، مولانا محمد عارف، سرگودھا سے مولانا قاری عبد الرحمن ضیاء، مولانا محمد عابد، جھنگ سے مولانا سید مصدق حسین شاہ، الحاج مقبول احمد، مولانا غلام حسین، چنیوٹ سے قاری محمد فضل، مولانا نصیر احمد، حاجی شہادت علی، قاری خوشی محمد، قاری محمد شاہر، سیالکوٹ سے مولانا فقیر اللہ اختر، ملکان سے حضرت مولانا محمد اسماعیل شجاع آبادی، مولانا محمد انس، بہاولپور سے مولانا محمد قاسم، رحمنی اور دیگر مہماں ان گروہی ذی وقار کے ہاتھوں شرکا، کورس نے اسنا اور کتب کے انعامات دصول کئے۔

اس سال بھی حسب سابق تیام شرکاء کو رس کے لئے تقریروں کی بھی تربیت کا اہتمام کیا گیا تھا۔ چنانچہ ابتدائی دنوں سے تقریر شروع کرادی گئی تھیں۔ اسال بھی دس دل شرکاء حضرات پر مشتمل گروپ بنائے گئے جو دن بھر پڑھتے تھے رات کو دن بھر کے اس باق کا خلاصہ بیان کر دیتے تھے۔ ابتداء میں یقین مولا نا غلام مصطفیٰ اور مولا نا عزیز الرحمن نامی کی زیر گمراہی چلتا رہا۔ آخری عشرہ میں مولا نا قیمۃ اللہ اختر، مولا نا قاضی احسان احمد، مولا نا محمد قاسم رحمانی بھی اس نظم میں شریک کارہے۔ تمام گروپس کے ایک ایک ساتھی کا انتخاب ہو کر کل انتخاب حضرات تقریری مقابلہ کے لئے مستحق قرار پائے۔ چنانچہ ان حضرات کا تقریری مقابلہ ہوا، ان میں: رول نمبر ۲۳۶: جناب صفوان محمد بن غلام محمد میکن خیر پور میرس (اول)، رول نمبر ۲۱۵: جناب محمد سلمان بن فضل الرحمن پشاور (دوم)، رول نمبر ۲۷: حافظ محمد بالاں بن نذیر احمد شخون پورہ (سوم) آئے۔ جنہیں حضرت مولا نا مشتی شہاب الدین پوپلہری پشاور، حضرت ہجر سید صدر حسین اور حضرت قاضی فیض احمد صاحب نے اپنے دست مبارک سے انعامات دیئے۔ اس طرح کو رس کی تعلیم کمل حاصل کرنے اور تینیوں انعامات میں بھروسی طور پر پوزیشن حاصل کرنے والے خوش نصیب یہ تھے: رول نمبر ۲: جناب حافظ علی علی الرحمن بن سیف الرحمن لاگہ لاورہ ان نے (اول)، رول نمبر ۲۱: جناب محمد نسیم بن عبد الرشید راولپنڈی (دوم)، رول نمبر ۲۲: حیدر علی اطرافی بن گل الرحمن اطرافی پشاور (سوم) پوزیشن حاصل کی۔ یوں میں آف دی کورس جناب حافظ علی علی الرحمن صاحب قرار پائے، امتحان میں پوزیشن ہولو رز حضرات کو انعامات مولا نا صاحب جزا وہ ظلیل احمد، حضرت مولا نا عزیز الرحمن جاں دھری اور حضرت امیر مرکز یہ دامت بر کاتبم نے اپنے دست شفقت سے عنايت فرمائے۔ حضرت امیر مرکز یہ دامت بر کاتبم کے حکم یہ حضرت مولا نا صاحب جزا وہ ظلیل احمد صاحب نے اختتامی دعا کرائی۔

مولانا ناظم مصطفیٰ، مولانا ناصر احمد، قاری محمد رمضان، قاری عبید الرحمن، مولانا محمد عمر ساتی، مولانا محمد ابوبکر، جناب محمد یاں، قاری محمد اصغر اور دیگر اساتذہ حضرات نے مہمانوں کو کھانا کھلایا۔ اسال بھی کورس کے دوران کھانے کی مگر انی مولانا محمد اسحاق ساقی اور مولانا ناصر احمد نے کی۔ موجودہ اساتذہ کرام نے پرچمیوں کے نمبر لگائے۔ نتائج کی ترتیب اور اساتذہ کی تیاری حضرت مولانا ناظم رسول دین پوری کی زیر قیادت جناب شیر زمان اور جناب ساجد صاحب نے کی۔ آخری دو روز مکتبہ کا کام حضرت مولانا عبدالرشید غازی کی زیر مگر انی انجام پایا۔ مولانا محمد عمر ساتی اور دوسرے رفقاء آپ کے معاون رہے۔ یوں پندرہ خوبی یہ پروگرام تکمیل کو پہنچا۔ فلحمد لله!

# امیر المؤمنین حضرت علیؑ... مناقب و فضائل

مولانا محمد اعیا ز مصطفیٰ

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے علیؑ کو چیچے چھوڑ دیا تھا تاکہ وہ آپ کے گھروالوں کو لے کر آئیں اور انہیں حکم دیا تھا کہ جس قدر امانتیں اور وصیتیں آپ کے پاس ہیں، ان کو ادا کر دیا، چنانچہ حضرت علیؑ نے ایسا ہی کیا، نیز جس شب کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم پڑے اس شب کو حکم دیا تھا کہ میرے بستر پر سورہ اور فرمایا کہ جب تم میرے بستر پر رہو گے قریش مجھ کو خلاش نہ کریں گے، چنانچہ حضرت علیؑ آپ کے بستر پر لیت رہے کفار قریش آپ کے بستر پر نظر لگائے ہوئے تھے، حضرت علیؑ کو اس پر لینا ہوا وکیہ کر کر کھینچتے تھے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم لینے ہوئے ہیں، یہاں تک کہ جب صلی اللہ علیہ وسلم لینے ہوئے ہیں، حضرت علیؑ کو اس بستر پر دیکھا تو کہنے لگے کہ اگر محمد باہر گئے ہوتے تو علیؑ کو ضرور اپنے ساتھ لے جاتے، بس اسی خیال میں وہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی خلاش سے باز رہے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ کو حکم دیا تھا کہ تم مدینہ میں آ کر مجھ سے ملا، چنانچہ حضرت علیؑ آپ کے گھروالوں کو لے کر چلے شب کو چلتے تھے اور دن کو پوشیدہ ہو جاتے تھے، یہاں تک کہ مدینہ پہنچ گئے، جب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کے آنے کی خبر ملی تو آپ نے فرمایا کہ علیؑ کو میرے پاس بلاو، لوگوں نے عرض کیا کہ وہ آنے کی طاقت نہیں رکھتے، پس آپ خود ان کے پاس تشریف لے گئے اور ان کو دیکھ کر پہنچا اور ان کے پیروں کی جو حالت دیکھی کہ درم کر گئے ہیں اور ان سے خون پڑ رہا ہے تو آپ ازراہ

میں تمہیں اللہ کی طرف اور اس کی پرستش کی طرف بلاتا ہوں اور لالات و عزیزی کے انکار کرنے کی ترغیب دیتا ہوں، حضرت علیؑ نے کہا یہ تو ایک ایسی بات ہے جو میں نے آج سے پہلے نہ سی تھی، لہذا میں اس کے متعلق کوئی فیصلہ نہیں کر سکتا جب تک ابو طالب سے اس کا ذکر نہ کروں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ بات تاپسند ہوئی کہ قبل اس کے آپ اپنے معاملہ کا انکھار کرنا چاہیں افشاۓ راز ہو جائے، پس آپ نے فرمایا کہ: اے علیؑ! اگر تم اسلام نہیں لاتے ہو تو اس راز کو پوشیدہ رکھو، پس حضرت علیؑ اس شب کو خاموش رہے پھر اللہ نے ان کے دل میں اسلام کی محبت ڈال دی اور وہ صحیح کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے محمد شب کو آپ نے مجھ سے کیا فرمایا تھا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں نے یہ کہا تھا کہ تم اس بات کی شہادت دو کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں؛، ایک ہی ہے کوئی اس کا شریک نہیں اور لالات و عزیزی کا انکار کر دو اور خدا کے ساتھ شرک کرنے سے بری ہو جاؤ۔ حضرت علیؑ نے اس کو منظور کر لیا اور اسلام لائے حضرت ابو طالب کے خوف سے پوشیدہ طور پر آپ کے پاس آیا کرتے تھے اور اپنا اسلام تخفی رکھتے تھے۔

حضرت علیؑ نے کہا کہ: مجاہد روایت کرتے تھے کہ حضرت علیؑ وہ برس کی عمر میں اسلام لائے تھے۔

حضرت علیؑ مرتضیٰ کی بھرت:

مدینہ منورہ کی طرف بھرت کے موقع پر

امیر المؤمنین حضرت علیؑ بن ابی طالب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پچازاد بھائی ہیں۔ حضرت علیؑ کی والدہ فاطمہ بنت اسد بن ہاشم تھیں، کنیت ان کی ابو الحسن تھی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے (پچازاد) بھائی اور آپ کے داماد یعنی آپ کی صاحبزادی فاطمہ سیدۃ النساء کے شوہر تھے۔ مدینہ کی طرف بھرت کی اور بدر میں خندق میں اور یہ رضوان میں اور تمام مشاہد میں سواتجوک کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ شریک رہے، تجویں میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو اپنے اہل و عیال کی نگہداشت کے لئے چھوڑ دیا تھا، تمام مشاہد میں ان سے کارنامیاں ظاہر ہوئے، جب غزوہ احمد میں مصعب بن عمير جن کے ہاتھ میں جنڈا تھا شہید ہوئے تو پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنڈا حضرت علیؑ کو دیا۔ آپ نے حضرت علیؑ سے فرمایا کہ: ”تم دنیا و آخرت میں میرے بھائی ہو۔“

حضرت علیؑ مرتضیٰ کا اسلام:

حضرت علیؑ بن ابی طالب ایک دن کے بعد یعنی جب کہ حضرت خدیجہ اسلام لا جھیں اور آپ کے ہمراہ نماز پڑھ چکیں اس کے ایک دن کے بعد آئے وہ کہتے تھے میں نے دیکھا کہ دونوں نماز پڑھ رہے ہیں، حضرت علیؑ نے کہا کہ:

”اے محمد ابی کیا چیز ہے؟ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، یہ خدا کا دین ہے جو اس نے اپنے نے پسند کیا ہے اور جس کی تبلیغ کے لئے خیبروں کو بھیجا

# فاتح میدانِ خیبر

مولانا نعیم احمد فریدی

علیٰ شیر خدا ہیں فاتح میدانِ خیبر ہیں  
نبیٰ کے اہنِ عمر، اور ان کے دامادِ مطہر ہیں  
علیٰ روحانیت کے بادشاہ عالیٰ گوہر ہیں  
علیٰ کے قلب پر انوار سے یکسر منور ہیں  
علیٰ کا مرتبہ اللہ اکبر کتنا اونچا ہے  
پس از شیخین و بعد حضرت عثمان اے ہدم  
علیٰ باقی بھی اصحابِ خیبر سے بڑھ کر ہیں

فریدی میں بھی اک اونٹی غلامِ شہنشہ خیبر ہوں

وہ میرے مرشد و ہادی، مرے آقا و رہبر ہیں

پڑوی اور تمہارے رفیق ہوں گے اور جو لوگ تم سے  
خدا میں دیا اور ایک دن کو اور ایک چھپا کر اور علائی  
بغض رکھتے ہیں اور تم پر جھوٹ باندھتے ہیں، اللہ پر حق  
طور پر۔ جب یا بت تازل ہوئی:  
”فل تعالوا ندع انباء نا ابناء کم  
ونساء نا و نساء کم و انفسنا  
و انفسکم۔“

ترجمہ: ”اے نبی کہہ دو کہ آذو بلا کیں ہم  
اپنے بیٹوں کو اور تم اپنے بیٹوں کو ہم اپنی عورتوں کو  
تم اپنی عورتوں کو ہم اپنے آپس والوں کے تم  
اپنے آپس والوں کو۔“

تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علیٰ کو اور  
قاطلہ اور حسن و حسین کو بلایا اور فرمایا کہ: ”یا انشا یہ  
والنہار سراؤ علائیہ۔“

میرے اہل ہیں۔“

حضرت علیٰ کہتے تھے کہ مجھ سے نبی اکرم صلی  
اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم سے وہی شخص مجت رکھے گا

مجت رونے گے، آپ نے اپنا عاب وہ ان اپنے ہاتھ  
میں لے کر ان کے بیرون پر مل دیا اور ان کو عافیت کی  
دعادی، پس اس وقت سے بھی ان کے بیرون میں  
کوئی شکایت نہیں ہوئی بیہاں تک کہ شہید ہو گے۔

حضرت علیٰ سے روایت ہے کہ مجھے رسول خدا  
صلی اللہ علیہ وسلم نے یمن بیجا میں نے عرض کیا کہ  
یا رسول اللہ! آپ مجھے یمن بیجا ہیں اور لوگ مجھے  
مقدمات کا فیصلہ کرائیں گے، حالانکہ مجھے اس کا کچھ  
علم نہیں ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
قریب آدمیں قرب گیا پس آپ نے اپنا تھیبرے  
سیند پر بھیرا بعد اس کے فرمایا کہ: ”اے اللہ! ان کی  
زبان کو ثابت قدم رکھا اور ان کے قلب کو ہدایت کر“  
پس قسم اس کی جس نے دانے سے درخت نکالا اور جان  
کو پیدا کیا، اس کے بعد بھی کسی مقدمہ کے فیصلہ  
کرنے میں مجھے شک نہیں ہوا۔ حضرت علیٰ بن ابی  
طالب فرماتے تھے کہ دنیا مردار ہے جو شخص دنیا میں  
کچھ لینا چاہے تو وہ کتوں کے ساتھ اخلاق طرک نے پر  
اپنے نفس کو مجبور کرے۔ حضرت عمار بن یاس کہتے  
ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے  
آپ علیٰ بن ابی طالب سے فرماتے تھے کہ: اے علی!  
اللہ عز و جل نے تم کو اسی خوبی عنایت فرمائی ہے کہ اس  
سے بہتر خوبی اپنے بندوں میں سے کسی کو نہیں دی وہ  
خوبی کیا ہے دنیا کی طرف سے زابد (یعنی بے رثت)  
رہنا تم کو اللہ تعالیٰ نے ایسا ہایا ہے کہ نہ تم دنیا سے کچھ  
لیتے ہو نہ دنیا تم سے کچھ لیتی ہے اور اللہ تعالیٰ نے تم کو  
مساکین کی مجت عنایت فرمائی ہے، وہ تم کو اپنا پیشو  
ہا کر خوش ہیں اور تم ان کو اپنا بھی وہا کر خوش ہو، پس  
خوش ہواں کی جو تم سے مجت رکھے اور تم پر حق بولے  
اور خابی ہواں کو جو تم سے اے علیٰ بغض رکھے ہے اور  
تم پر جھوٹ بولے جو لوگ تم سے مجت رکھتے ہیں اور تم  
آیت علیٰ بن ابی طالب کے حق میں نازل ہوئی ان  
پر حق بولتے ہیں وہ (جنت میں) تمہارے گھر کے  
کے پاس چار درہم تھے، ایک انہوں نے شب کو (راو

گے جہیں راہ راست پر چلا کیں گے۔"

حضرت علی سے روایت ہے وہ کہتے تھے:

رسول اللہ نے فرمایا: "اے علی! تم کعبہ کے حش ہو (جاوہ) کر لوگ اس کے پاس آتے ہیں وہ کسی کے پاس نہیں جاتا، پس اگر قوم تمہارے پاس آئے اور خلافت تمہارے حوالہ کرے تو قول کر لیتا اور اگر وہ لوگ تمہارے پاس نہ آئیں تو تم ان کے پاس نہ جانا، یہاں بیک کر وہ خود تمہارے پاس آئیں گے۔"

حضرت علی کرم اللہ وجہ کہتے تھے کہ جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہوئی تو میں سمجھتا تھا (اس روایت سے بہت عمدہ نتائج حاصل ہوتے ہیں) مجھ ملے ان کے یہ شیخوں کی طرف حضرت علیؑ کو کیسا حسن نہیں تھا کہ ان کی طرف یہ خیال نہ گیا کہ وہ اپنے کسی عزیز کو خلافت دے جائیں گے، حضرت علیؑ کا اپنے کو سب سے زیادہ مستحق خلافت سمجھنا شخص اس وجہ سے تھا کہ عقد خلافت شارع کی طرف سے نہیں ہوا تھا اور شجاعت آدمی کو اس قسم کے خیالات میں اکٹھ جانا کر دیا کرتی ہے) کہ سب سے زیادہ خلافت کا مستحق میں ہوں، مگر جب مسلمانوں کا اتفاق ابو بکر پر ہو گیا تو میں نے (ان کے احکام کو) سن اور اطاعت کی پھر عمر جب زندگی ہوئے میں نے خیال کیا کہ وہ میرے سوا اور کسی کو ظیفہ نہ کریں گے، مگر انہوں نے خلافت کو کچھ آدمیوں میں واڑ کر دیا، جن میں سے ایک میں بھی تھا، پس لوگوں نے عثمان کو ظیفہ بنا دیا تو میں نے (ان کے احکام کو) سن اور اطاعت کی پھر عمر

کی کو ظیفہ نہ کریں گے، مگر انہوں نے خلافت کو کچھ دیکھا تو اس کے پاس آئے اور انہوں نے مجھ سے بیعت کی، خوشی سے کوئی جبر نہ تھا، مگر انہوں نے میری بیعت کی، خوشی سے کوئی جبر نہ تھا، پھر انہوں نے میری بیعت توڑ دی تو خدا کی قسم میں نے کچھ چارہ کارنہ دیکھا سوا اس کے کہ تکوار ہاتھ میں تی جائے یا کفر کیا جائے، اس پیز کا جو اللہ عزوجل نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا ہے۔ (ما خواز اسدالطالب، حصہ ۵) ☆

و قاص اور ابو عبیدہ کا نام ہے اور سعد بن زید کا نام اس میں مجھوٹ گیا ہے۔

حضرت اہن عمر سے روایت کی ہے وہ کہتے تھے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اصحاب کے درمیان میں مواغات کرائی پس علیؑ آئے اور انہوں نے کہا کہ یا رسول اللہ! آپ نے اپنے اصحاب کے درمیان میں مواغات کرائی مگر میری مواغات آپ نے کسی سے نہیں کرائی رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم میرے بھائی ہو دنیا و آخرت میں۔ حضرت ام سلم رضی اللہ عنہا سے روایت کی ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ اور قاطلہ اور حسن اور حسین کو ایک کمل اذھانی بعد اس کے فرمایا کہ "یا اللہ! یا لوگ میرے اہل بیت اور میرے مددگار ہیں، یا اللہ! ان سے پاکی دوڑ کر اور ان کو خوب پاک کر۔"

حضرت علیؑ بن ابی طالب سے روایت ہے کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے (ایک مرتب) حسن و حسین کا ہاتھ پکڑا اور فرمایا کہ جو شخص مجھ سے محبت رکھتا ہو اور ان دنوں سے اور ان کے باپ اور ماں سے محبت رکھتا ہو وہ قیامت کے دن میرے ہمراہ جنت میں ہو گا۔

حضرت علیؑ سے مردی ہے کہ وہ کہتے تھے (ایک مرتب) مرض کیا گیا کہ یا رسول اللہ! ہم آپ کے بعد کس کو ظیفہ بنا دیں؟ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: "اگر ابو بکرؓ کو تم ظیفہ بناوے گے تو ان کو دنیا کی طرف سے بے ریخت اور آخرت کی طرف راغب پاؤ گے اور اگر تم عزؓ کو ظیفہ بناوے گے تو ان کو صاحب قوت اور امین پاؤ گے، وہ اللہ کے راہ میں کسی طامت کرنے والے کی طامت کا خوف نہ کریں گے اور اگر تم علیؑ کو ظیفہ بناوے گے مگر میں سمجھتا ہوں کہ تم ایسا نہ کرو گے تو ان کو ہدایت کرنے والا اور ہدایت یافتہ پاؤ

جو مومن ہو گا اور وہی شخص بخض رکھے گا جو منافق ہو گا۔

حضرت کامل بن سعد نے خبر دی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر کے دن فرمایا: "میں جہندا ایسے شخص کو دوں گا جس کے ہاتھ پر اللہ فتح نہ ہے، وہ اللہ رسول کو دوست رکھتا ہو اور اللہ رسول اس کو دوست رکھتے ہوں، پھر سب رات بھر اس کا انتظار کرتے رہے کہ دیکھے جہندا کس کو ملتا ہے (جس کو) آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ علیؑ بن ابی طالب کہاں ہیں؟ لوگوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! ان کی آنکھوں میں درد ہے، آپ نے فرمایا ان کو بلواؤ۔ چنانچہ وہ آئے تو آپ نے ان کی آنکھوں میں اپنا عاپ دہن لگا دیا اور ان کے لئے دعا کی وہ اچھے ہو گئے گویا کہ وہ درد تھا ہی نہیں، پھر آپ نے ان کو جہندا دیا، حضرت علیؑ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! کیا میں ان سے لڑتا رہوں، یہاں بیک کر وہ ہمارے میں ہو جائیں؟ آپ نے فرمایا تھہرو، جب تم ان کے مقابل پہنچتا تو ان کو اسلام کی دعوت دیتا اور انہیں خبر دیتا اس حق کی جو اللہ کا ان پر ہے اللہ کی قسم اگر اللہ تمہارے ذریعہ سے ایک آدمی کو ہدایت کروے تو تمہارے لئے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے۔

ایک شخص حضرت سعید بن زید، بن عمرو، بن نفیل کے پاس آیا اور اس نے کہا: "میں علیؑ سے ایسی محبت رکھتا ہوں کہ ایسی کسی سے محبت نہیں رکھتا، حضرت سعید سے کہا تم ایک ایسے شخص سے محبت رکھتے ہو جو مال جنت میں سے ہے پھر انہوں نے ہم سے حدیث بیان کی کہ ہم لوگ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ کوہ حرا پر تھے تو آپ نے وہ آدمیوں کا حصتی ہوتا بیان کیا، ابو بکر اور عمر اور عثمان اور علی اور طلحہ اور زید اور عبد الرحمن بن عوف اور سعد بن ماک حضرت سعد بن ماک اور عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کا نام مشہور روایت میں نہیں ہے بلکہ بجائے ان کے سعد بن ابی

انقدر کی طرف پھر جاتی ہیں۔

روزے میں اگرچہ پھر صرف خواہشات  
(غذا اور صفائی خواہش) پر پابندی لگائی گئی ہے لیکن اس  
کی اصل روح یہ ہے کہ انسان پر بندگی کا احساس  
پوری طرح رہے۔ اس کے بغیر اگر انسان بھی بھوکا  
پیاسا رہے تو یہ روزہ لاش کی طرح بے روح ہو گا۔  
نیز اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:

”جس نے جھوٹ بولنا اور جھوٹ پڑھل  
کرنے اور جھوڑ اتوڑ کو کوئی حاجت نہیں کرو، فھر  
اپنا کھانا پینا جھوڑ دے۔“

اسی طرح ایک حدیث میں آیا ہے کہ:

”کتنے ہی روزہ دار ہیں کہ روزے سے  
بھوک اور پیاس کے سوا نہیں کچھ حاصل نہیں ہوتا۔“

ان دونوں احادیث میں اسی بات کی طرف  
اشارہ ہے کہ روزے کا مقصد بھوکا پیاس اسراہ نہیں بلکہ  
تقویٰ اور طہارت ہے۔

#### تعمیر سیرت:

روزے کا تیسرا مقصد انسان کی سیرت کی تعمیر  
ہے۔ اس سیرت کی بنیاد تقویٰ پر ہے۔ تقویٰ سے مراد  
کوئی خاص شکل و صورت انتیار کرنا نہیں ہے بلکہ  
قرآن اس کو بڑے و سچے ضمنوں میں استعمال کرتا ہے  
وہ پوری انسانی زندگی کے ایسے روپے کے تقویٰ کے نام  
سے تعبیر کرتا ہے جس کی بنیاد انسان بندگی اور رذہ  
داری پر ہو (اس کے مقابلہ روئے کا نام قرآن کی رو  
سے بھور ہے) دنیا کے فساد کا سبب بھورے اور دیگر  
عبدات کی طرح روزے کا مقصد بھی یہ ہے کہ انسان  
میں بھور کے روحانیات ختم کے جائیں اور تقویٰ کو  
نشوونا دیا جائے۔ اب دیکھئے کہ روزہ کس طریقے  
سے اس کام کے سر انجام دینے میں مدد دیتا ہے۔

ایک شخص سے کہا جاتا ہے کہ خدا نے تم پر  
پابندی لگائی ہے کہ مجھ سے شام تک کچھ نہ کھاؤ، نہ

# روزہ... تعمیر سیرت کا ذریعہ

## اعظم گیلانی

نماز کی طرح روزہ بھی زمانہ قدیم سے انجیاء  
کرام علماء مسلمان کی شریحتوں کا لازمی جذور ہا ہے، نماز  
روزمرہ کا عمومی نظام تربیت ہے اور روزہ سال بھر میں  
کہ انسان ہر آن اپنے آپ کو خدا کا بندہ اور جگہ محسوس  
کرے اور جیسا کہ اور پر بیان کیا گیا۔ نماز کا مقصد اس  
شور بندگی کی یاد وہی ہے، اسی طرح رمضان کے  
روزے سال میں ایک مرتبہ پورے ۲۰ گھنٹے یہیم  
اس شور کو ڈھن پر قائم رکھتے ہیں تاکہ سارے سال  
انسان کے ذہن پر اس کے اثرات قائم رہیں۔

## اطاعت امر:

انسان بندگی کے ساتھ ساتھ جو حیز لازمی پیدا  
ہو گی وہ یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو جس خدا کا بندہ بھج  
رہا ہے، اس کی اطاعت کرے۔ ان دونوں میں نظری  
طور پر ایسا ارتباط ہے کہ ایک دوسرے سے جدا نہیں  
ہو سکتے۔ آپ جس کی خداوندی کا اعتراف کریں گے  
لازماً اطاعت بھی اسی کی کریں گے اور انسان بندگی  
جس درجہ شدید ہو گا اطاعت امر بھی اتنی ہی شدت سے  
ہو گی۔ چنانچہ روزے کا مقصد انسان بندگی کی یاد وہی  
احسان بندگی:

اس نظام تربیت پر غور کرنے سے جو بات ہمیں  
نظر میں واضح ہو جاتی ہے، وہ یہ ہے کہ اسلام اس  
طریقے سے انسان کے شور میں اللہ کی حاکیت کے  
اقرار و اعتراف کو مسکون کرنا چاہتا ہے اور اس شور کو اتنا  
مسکون ہونا چاہتا ہے کہ احکام اللہ کے رو برو انسان اپنی  
آزادی اور خود مختاری سے دست بردار جائے۔ خدا کا  
وجود بھی ایک مابعد الظہی عقیدہ نہ ہے بلکہ ایلی زندگی

وہ شخص ہے اپنی خواہشات کا مقابلہ کرنے کی کبھی عادت نہ رہی ہو اور جو نفس کے ہر مطلبے پر بے چوں و چا سر جھکا دینے کا خُرگر رہا ہو اور جس کے لئے حیوانی جلت کا داعیہ ایک فرمان واجب الازعان کا حکم رکھتا ہو، دنیا میں کوئی بڑا کام نہیں کر سکتا۔

یہاں روزے اور غیر اسلامی نفس کی ختوں کا اصولی فرق ذہن میں رکھنا چاہئے۔ اس لئے کہ یہ دوسری قسم کا اقتدار تو دراصل ایسی جاہل، مطلق العنان خودی کا استبداد ہے جو اپنے سے بالاتر کسی حاکم کی مطیع اور کسی ضابطہ و قانون کی پابندی نہیں ہے، اس اقتدار کے لئے انسان خود اپنی نظرت سے لذتا ہے اور جسم اور نفس سے ان کے جائز حقوق چھینتا ہے۔ اس کے برخلاف اسلامی روزہ جس خودی کو نفس اور جسم پر اقتدار دیتا ہے وہ مطلق العنان خودی نہیں بلکہ خدا اور اس کے قانون کی اطاعت کرنے والی خودی ہے۔ ایسی خودی جو خدا کی طرف سے آئی ہوئی ہدایت، علم اور کتاب منیر کی رہنمائی میں چلتے والی ہے، وہ خدا کے دینے ہوئے نفس و جسم کو اپنی ملکیت نہیں سمجھتی بلکہ اسے خدا کی امانت مان کر اس پر خدا کی منشاء کے مطابق حکومت کرتی ہے۔ ایسی خودی کا حال اپنے جسم پر ظلم نہیں کرتا بلکہ اس کو تمام جائز راستیں بھی پہنچاتا ہے لیکن وہ اسے اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ حدود اللہ کو توڑو۔

انجمنی اثرات: یہاں تک جو کچھ کہا گیا ہے وہ انفراد کی تربیت سے متعلق تھا، ہم نے دیکھا کہ اول: اس تربیت کے ذریعے سے جماعت کے ہر فرد کو خداوند عالم کی حاکیت کے مقابلے میں اپنی خود مختاری سے ملا دست بردار ہو جانے کے لئے چار کیا جائے۔

دوم: ہر فرد کے ذہن میں خدا کے عالم الغیب و الشہادۃ ہونے اور آخوند کیا جائیں رہوں کا عقیدہ عملی مشق و تحریر کے ذریعے اس طرح جائزین کر دیا جائے کہ وہ

ضبط نفس: اس تربیت کے ضابطے میں کتنے کے لئے دو خواہشوں کو خاص طور پر منتخب کیا گیا ہے۔ یعنی محبوب اور جنسی خواہش اور ان کے ساتھ تیسری خواہش، آرام کرنے کی خواہش بھی روز میں آ جاتی ہے، اس لئے کہ تراویح پڑھنے اور محرومی کے لئے اٹھنے سے اس پر بھی کافی ضرب پڑتی ہے۔

باقی نفس کے لئے غذا اور آرام اور بقاء نسل کے لئے تو الدو تناول جیوانی زندگی کے مطالبات میں اصل و بنیاد کا حکم رکھتے ہیں۔ انسان کے جیوانی جسم کے اہم ترین مطالبات یہی ہیں اور چونکہ وہ ذرا اوپر قسم کا جیوان ہے، الہذا و صرف غذا یعنی نہیں مانگتا بلکہ اوپر قسم کی اور نہ غذا کیں علاش کرتا ہے۔ یہی حال بلکہ خواہشات کا ہے کہ ان میں بھی انسان کا مطالبہ بخشن جسمانی تکین نہیں رہ جاتا، ہزاروں نڑا کتیں اور بار بکیاں نکل آتی ہیں، اب اگر انسان کا ملکح نظر یہ بن جائے کہ کس طرح ان خواہشات کی تکین کرتا رہے تو یہ خواہشات نفس انسانی پر سوار ہو جاتی ہیں۔ اس کے برخلاف اگر انسان ارادے کی باگیں مطبوعی سے تھائے رہے تو ان خواہشات کو اپنے پہنچے اور رضی کے مطابق چلا سکتا ہے۔ روزے کے مقاصد میں سے ایک اہم مقصد انسان کو اس کے جیوانی جسم پر اقتدار بخشا ہے۔ مذکورہ بالا تین خواہشات جو انسان کی تمام جیوانی خواہشات میں سب سے زیادہ اہم ہیں روزہ ان تینوں کو گرفت میں لے لیتا ہے اور ان کے من میں مطبوعہ لامدے کر ری ہارے ہاتھ میں دے دیتا ہے۔ تیس دن کی سلسلہ مشق کا مقصد یہ ہے کہ جائے اس کے کہاں نفس ہم پر قلبہ حاصل کر لے ہم اپنے خادم پر پورا اقتدار حاصل کر لیں، جس خواہش کو چاہیں رہوں دیں اور اپنی جس قوت سے جس طرح چاہیں کام لے سکیں اس لئے کہ

صرف جلوٹ میں بلکہ خلوٹ میں بھی اکل و شرب سے پر بیز کرو، اب ایسی صورت میں اگر کوئی شخص روزے کی تمام شرائط پوری کرتا ہے تو غور کجھے کس اس کے نفس میں کس قسم کی کیفیات ابھرتی ہیں:

اول: تو یہ کہ اسے خدا کے عالم الغیب ہونے کا پورا یقین ہے اور کبھی یقین ہے جو اسے تھا میں بھی روزے کے حدود کا پابند رکھتا ہے۔

دوم: اس کو آخرت اور حساب و کتاب پر پورا ایمان ہے، اس لئے کہ اس کے بغیر کوئی شخص ۱۲۱۲ یا ۱۲۱۳ میں بھی جو کافیں رہ سکتا۔

سوم: اس کے اندر اپنے فرض کا احساس ہے، بغیر اس کے کہ کوئی شخص اس پر کھانے پینے کی پابندی لگائے اس نے خود سے اپنے اوپر یہ پابندی عائد کر لی۔

چہارم: مادیت اور روحانیت کے انتہا میں اس نے روحانیت کو منتخب کر لیا اور دنیا اور آخرت کے درمیان ترجیح کا سوال جب اس کے سامنے آیا تو اس نے آخرت کو ترجیح دی۔ اس کے اندر اتنی طاقت تھی کہ اخلاقی فائدے کی خاطر مادی نقصان برداشت کر لیا۔

پنجم: وہ اپنے آپ کو اس معاملے میں آزاد نہیں سمجھتا کہ سہولت دیکھ کر مناسب موسم میں روزے رکھ لے بلکہ جو بھی وقت مقرر کیا گیا ہے، اس نے اس کی پابندی کی ہے۔

ششم: اس میں صبر و استقامت، تحمل، یکسوئی اور دنیوی تحریکات کے مقابلے کی طاقت کم از کم اتنی ہے کہ رشائی الہی کے بلند نصب ایمن کی خاطر وہ ایک ایسا کام کرتا ہے جس کا نتیجہ مرنے کے بعد وہ سری زندگی پر ملتی کر دیا گیا ہے۔

یہ کیفیات جو روزہ رکھنے کے ساتھ انسان کی زندگی میں ابھرتی ہیں، روزوں میں عملی ایک طاقت بن جاتی ہیں اور ہر سال ایک ماہ روزہ رکھنے پر انسان کی نظرت ٹانی بن جاتی ہیں۔

وہی عمل کے ساتھ ایک ہی عمل کرتے ہیں تو ان میں باہمی پیگنگ، رفاقت، تجھی اور برادری کے گھرے تعلقات پیدا ہو جاتے ہیں۔ تجھی ہو یا بدی دونوں صورتوں میں اجتماعی نفیات اسی طرح کام کرتی ہے، مگر فرق یہ ہے کہ بدی کے راستے میں افراد کی نفیات کا ظل رہتا ہے جس کا نظری میلان فرفر کو پیاز کرالگ کر دینے کی طرف ہے۔ اس بنا پر برادری مسلم نہیں ہوتی۔ اس کے برخلاف تجھی کے راستے میں نفیات دلتی ہے اور نیک خیالات و افعال کا اشتراک، بہترین رہنماء خوت پیدا کر دیتا ہے۔

### امداد باہمی کی روح:

اس اجتماعی عبادت کا تیرаз برداشت کام یہ ہے کہ یہ عارضی طور پر تمام لوگوں کو ایک سلسلہ پر لے آتی ہے، اگرچہ امیری رہتا ہے اور غریب غریب، لیکن روزہ چند گھنٹوں کے لئے امیر پر بھی وہی کیفیت طاری کر دیتا ہے جو اس کے فاقہ کش بھائی پر گزرتی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ اس کی مصیبیت حقیقی طور پر محبوس کر دے اور خدا کی رضا کا چند بارے غریب بمحابیوں کی مدد پر اسکاتا ہے، جس قوم کے ایسے اس میں غریبوں کی تکلیف کا احسان اور ان کی عملی ہمدردی کا جذبہ ہو اور جہاں صرف ارادہ ہی کوئی نہیں جاتی ہو بلکہ فردا فردا بھی حاجت مندوں کو تعاہد کر کے دے، پہنچانی باتی ہو، وہاں نہ صرف یہ کہ قوم کے مزدور میں جائے جائے سے نہ جاتے ہیں اور اجتماعی فلاح برقرار رہتی ہے بلکہ غربت اور امارت میں صد و نظرت کے بجائے محبت اور شکر گزاری کے تعلقات استوار ہوتے ہیں اور وہ طبقانی کشمکش کبھی رونما نہیں ہو سکتی جو ان قوموں میں برپا ہوتی ہے، جن کے مال دار لوگ جانتے ہیں کہ فقر و فاقہ کیا چیز ہوتی ہے اور جو قحط کے زمانے میں تجھ سے پوچھتے ہیں کہ لوگ بھوکے کیوں مر رہے ہیں؟ انہیں روئی نہیں ملتی ہو تو وہ کیک کیوں نہیں کھاتے ہیں؟

☆☆☆

صرف یہ کہ اس کے بڑھانے میں کوئی مدد نہ ہے گا بلکہ اس کی کیفیت کو گھادے گا، لیکن اگر پورے ماحول پر وہی فضا طاری ہو اور تمام لوگ ایک ہی خیال اور ایک ہی ذہنیت کے ماتحت ایک ہی عمل کر رہے ہوں تو معاملہ بر عکس ہو گا۔ اس وقت ایک ایسی اجتماعی فضا ہیں جائے گی، جس میں پوری جماعت پر وہی ایک کیفیت چھائی ہوئی ہو گی اور ہر فرد کی اندر وہی کیفیت ماحول کی خارجی امانت سے غذا لے کر بے حد و حساب بڑھتی چلی جائے گی۔ ایک ایک سپاہی کا الگ الگ جنگ کرنا اور مہا لک جنگ کا برداشت کرنا کس قدر مشکل ہے؟ لیکن جہاں فوج کی فوج ایک ساتھ مارچ کر رہی ہو وہاں جذبات شہادت و حماست کا ایک طوفان امند آتا ہے جس میں ہر سپاہی مستاندار بہتا چلا جاتا ہے۔

روزے کے لئے رمضان کا مہینہ مقرر کر کے شارع نے بھی کام لیا ہے، جس طرح آپ دیکھتے ہیں کہ ہر نہلہ اپنا موسم آنے پر خوب پھلنا پھولنا ہے اسی طرح رمضان کا مہینہ کو یا خیر و صالح اور تقویٰ و طہارت کا موسم ہے جس میں بُرائیاں واقع اور نیکیاں چھلتی پھولتی ہیں۔ اسی لئے احادیث میں آیا ہے کہ جب رمضان آتا ہے تو جنت کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں اور جنم کے دروازے بند کر دیئے جاتے ہیں۔

### جماعتی احساس:

اجتمی عمل کا ایک دوسرا فائدہ یہ ہے کہ اس سے لوگوں میں نظری اور اصلی وحدت پیدا ہوتی ہے، نسل یا زبان کا اشتراک نظری قویت پیدا نہیں کرتی۔ آدی کا دل صرف اسی سے ملتا ہے جو خیالات اور عمل میں اس سے ملتا ہے جسی وہ اصلی رشتہ ہے جو دو آدمیوں کو ایک دوسرے سے باندھتا ہے، جب کوئی شخص اپنے گرد پیش کے لوگوں کو ذہنیت اور عمل میں اپنے سے مخالف پاتا ہے تو صریح طور پر اپنے آپ کو ان کے درمیان اجنبی محسوس کرتا ہے، مگر جب بہت سے لوگ مل کر ایک ہی

خودا پری شخصی ذمداری کے احساس کی بنا پر (نہ کہ خارجی دباؤ کی وجہ سے) قانون الہی کی اطاعت کرنے لگے۔

سوم: ہر فرد میں روح پھوک دی جائے کہ ماسا اللہ تعالیٰ کی بندگی و اطاعت سے اعتقادہ عملاً مکر ہو جائے اور اس کی بندگی اللہ تعالیٰ کے لئے خالص ہو جائے۔

چہارم: ہر فرد کی اخلاقی تربیت اس طرح کی جائے کہ اسے اپنی خواہشات پر مکمل اقتدار حاصل ہو جائے اور اس میں صبر و تحمل، جنائی، توکل علی اللہ، ثابت قدری و یکسوئی کی صفات پیدا ہو جائیں اور اس کے کردار میں اتنی قوت آجائے کہ وہ خارجی ترغیبات اور میلانات نفس کا مقابلہ کر سکے۔

پنجم: یہ کہ روزے ہر عاقل و بالغ فرد پر فرض کئے گئے ہیں، اگرچہ ضروری نہیں کہ تمام افراد میں مندرجہ بالا خصوصیات بدرجہ اتم پیدا ہو جائیں جو اس سے پیدا کرنی مطلوب ہیں۔ اس لئے کہ خارجی عوامل کے علاوہ ذاتی استعداد اور خواہش بھی ضروری ہے، لیکن خارجی طور پر اس سے بہتر نظام تربیت دنیا میں ممکن نہیں ہے۔

اجتمی فوائد: اگرچہ روزہ افراطی فضل ہے لیکن نماز کے باجماعت ہونے کی وجہ سے جس طرح نماز اجتماعی فضل بن جاتی ہے، اسی طرح روزہ رکھنے کے لئے ایک خاص میئنے کے تقریبے اس فضل کو ایک اجتماعی عمل ہوادیا ہے۔ اس حکیمانہ تدبیر سے روزے کے اخلاقی و روحانی منافع میں جو اضافہ ہوا ہے، اس کی طرف یہاں چند مختصر اشارات کے جاتے ہیں:

### تفویٰ اور پاکیزگی کی فضا:

اس عمل کی خصوصیت یہ ہے کہ ایک خاص حرمی نفیائی فضا پیدا ہو جاتی ہے۔ ایک شخص افراطی طور پر کسی وہی کیفیت کے تحت کوئی کام کر رہا ہو اور اس کے گرد وہیں دوسرے لوگوں میں وہ وہی کیفیت نہ ہو تو وہ اس ماحول میں اجنبی بن کر رہ جائے گا اور ماحول نہ

# سیرت و تاریخ زنگاری اور علماء دیوبند

مولانا عبدالرشید بستوی (استاذ حدیث جامعہ الامام اور شاہ، دیوبند)

خوب ہائے گفتی:

دارالعلوم نے جو تصنیفی کارہائے نمایاں انجام دیے ہیں، انہیں حسب ذیل حصوں میں تقسیم کیا جا رہا ہے: اول... مستقل تالیف، ۲... عربی سے اردو میں ترجمہ (تاریخ)، ۳... اردو سے عربی میں ترجمانی (تریب)، ۴... تحقیق و تحریک، ۵... تہذیب و تحسیں، ۶... مختلوم کام۔ اس ذیل میں ہم حضرات علماء دیوبند نے خدمات انجام دیں، ان کی فہرست بڑی طویل ہے۔

## تصنیفات و تالیفات:

مقالہ ہمایش سیرت نبوی تاریخ اسلام اور اسلام پر صرف مستقل تالیفات کا ہی جائزہ ہوئیں کیا جا رہا ہے: اول... تشریف الطیب فی ذکر انبیاء الحبیب، اردو: تالیف: حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی، اس کتاب میں حضرت تھانوی نے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت و سوانح، حالات و افعال اور معاشرت ایسے پر تاثیر اور دل سوز انداز پر بیان کی ہے، جس سے پڑھنے والے کے دل و دماغ میں عشق نبوی کی آگ بھڑکتی گئی ہے، اجاع سنت کا جذبہ بیدار ہوتا ہے اور وہ شریعت کی پابندی کی طرف کھینچتا چلا جاتا ہے۔ نہ کچھ و مکمل عبارتیں، نہ بھاری بھرم تعبیرات، نہ قصیق و تحقیقی، تعریفی اور تکھیتی گرائیں بھی کارنامے انجام دیئے۔ ان میں سے ہر ایک کی اپنی جدا گاند شاخت، منفرد انداز علیحدہ مقام و مرتبہ ہے۔ زیرِ نظر سطور میں مذکوری و خطابی خدمات سے صرف نظر کر کے صرف تصنیفی و تالیفی کاوشوں پر روشنی ڈالی جائی ہے۔

سیرت نبوی:

سیرت نبوی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام، نیز تاریخ اسلام اور تاریخ اہل اسلام پر علماء اور فضلا۔ اقتباسات کی بھرمار۔ سید علی سادی زبان، عالم فہم ام طلب اور سلیمان طرزیان "پرچہ از دل خیزد بر دل ریزد" کی مصدق۔ سیرت نبوی عظیم، حنفی مدد بکتابیں عربی میں امتیازات و کمالات اور خصوصیات و تشریفات سے نوازا

کفالات و نگہداشت، اسی طرح اسلام کے قائم  
مالیات (زکوة و مددقات) پر سر حاصل گنگوئی گئی  
ہے۔ خلافے راشدین کے انتخاب و طرز انتخاب، ان  
کے طرز حکومت، ان کے عہد میں کی جانے والی  
اصلاحات و فتوحات وغیرہ پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے۔

۷:... مقالات سیرت، اردو:

تالیف: حضرت مولانا علیش الحق صاحب  
انقلائی۔ حضرت علامہ کشیری کے نمایاں ترین شاگرد،  
ذین و ذکی، اور کثیر المطالعہ عالم دین تھے۔ سیرت  
نبوی کے مختلف گوشوں، حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی  
کی زندگی کے تین ادوار: ابتدائی بحث تا ۱۵ نبیوی  
۱۵ تا ۲۰ نبیوی اور ۲۰ تا ۲۳ نبیوی کے حالات،  
مہاجرین جبکہ، ان کی مہاجرت کی عدت میں پیش  
آمدہ مسائل و مشکلات، ان کی کمک مردم آمد، پھر جو شر  
کی دوبارہ اور بعد میں مدینہ منورہ والی، ریاست  
مدینہ کے قیام، اس کے لازمی عناصر تکمیلی، خدا  
خال، یہود کے ساتھ معاہدہ اور اس کی وفیات، مدینی  
زندگی میں پیش آمدہ غزوہ و مسرا، ان کے پس مختار  
اور ان کے تائیج و ثمرات پر نہایت تحقیق کے ساتھ  
الگ الگ مقالات میں بحث کی گئی ہے۔ یہ مقالات  
حضرت مولانا انقلائی کے برسا بر سر مطالعہ اور علم و  
تحقیق کا آئینہ دار ہیں، بر سوں سے پاکستان کے  
مختلف مکتبات کی طرف مسلسل چھپ رہے ہیں اور  
”مقالات انقلائی“ کے نام سے موسوم ہیں۔ تحقیق و  
ریسرچ کا کام کرنے والوں کے لئے بالخصوص یہ  
مقالات نہایت مفید اور لائق مطالعہ ہیں۔

۸:... سیرت خاتم الانبیاء، اردو:

تالیف: حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب  
دیوبندی پاکستانی۔ یہ کتاب درحقیقت سیرت نبی کے  
حائلے سے لکھی جانے والی درکی و نصابی کتاب ہے اسی  
کے پیش نظر حضرت مفتی صاحب نے کامل زبان اور آسان

اور ”خدمات صادق عماکندر“ کے تحت صحیح و معتبر  
روایات اور احادیث پر مشتمل حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
کی پوری زندگی پیش کی۔ اسلام اور تبیہ بر اسلام کی جن  
تعلیمات یا حالات پر غیروں نے انگشت نہائی کی، اس کا  
نہایت تحقیقی اور معقول جواب تحریر کیا۔ اسی طرح اسلامی  
تعلیمات پر بھی بڑی چشم کشنا اور بصیرت افراد گنگوئی،  
گنگوئیوں کی برکات اور برائیوں کی نبوست، نیز غزوہ احمد  
میں گھشت کے اسباب اور اس میں مضر اسرار و موزا اور  
کتب سابقہ میں آپ کی نبوت و بحث کی پیشین گوئیوں  
پر مولانا کاندھلوی کی تحریر بڑی معزز کہ لارا ہے۔ علاوہ  
ازیں مولانا کاندھلوی نے بعض اردو سیرت لکاروں کی  
طرف سے ان کی کتابوں میں درج، غیر مستند معلومات و  
مباحثت کا بھرپور علمی و تحقیقی تعقیب بھی کیا ہے۔

۹:... سیرت محمد رسول اللہ ﷺ، اردو:

تالیف: حضرت مولانا سید محمد میاں صاحب  
دیوبندی، اس کتاب میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی  
کی ودینی زندگی، دونوں ہجھوں کے پیش آمدہ حالات  
و واقعات، دشمنان دین کا آپ کے خلاف معاہدہ  
رویہ، جواب میں آپ کی طرف سے غزوہ درگز بلکہ  
عطاء، خشش، کرم و نوازش، یہود و نصاری کے ساتھ آپ  
کا برداشت اور مفتون اقوام کی بابت آپ کا طرزِ عمل، دلکش  
بیوایا اور عام فہم اسلوب میں بیان کیا گیا ہے، دوسری  
کتابوں کی طرح کتاب ہذا میں بھی مولانا کے قلم نے  
علم و تحقیق میں کوئی کسر فروغ نہیں کی۔

۱۰:... تاریخ اسلام، اردو:

تالیف: حضرت مولانا سید محمد میاں صاحب  
دیوبندی۔ اس کتاب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی  
ہمارک ر زندگی کے ساتھ ساتھ اسلام کی پوری تاریخ پر  
روشنی ڈالی گئی ہے۔ اس ذیل میں اسلام کے نظام  
حکومت، نظام معاشرت، جنگ، دامن، سلح و آشی،  
مجاہدین و غازیوں کی تجھی، شہداء کے اہل خانہ کی

گیا اور آپ کے تاج عظمت کو جن لھل و گہرے سجا گیا  
گیا، ان میں درشا ہوار کی حیثیت آپ پر ختم نبوت و  
رسالت کی ہے۔ جاہ پسندوں، ہوس پرستوں اور  
جنائے غرور و عجب کی نظرت لوگوں نے بیش اسی ختم  
نبوت تھی پر ناروا جعلے کئے۔ اسلام کی چودہ سو سال تاریخ  
میں جھوٹے مدعاں نبوت، درجنوں پیدا ہوئے اور ان  
میں سے ہر ایک نے آپ کے اسی امتیازی شرف سے  
مکھواڑ کرنے کی مذموم کوشش کی۔ یہ ناپاک سلسلہ  
سحرائے عرب کے بدترین کذاب میلہ سے شروع  
ہو کر، ہندوستان کے کذاب اعظم مرا غلام احمد قادریانی  
تک دراز ہے۔ حضرت علامہ کشیری نے عمر کے آخری  
دنوں میں کذاب قادریان کے دعوائے نبوت کی تردید و  
ابطال اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر ختم نبوت و  
رسالت کی بابت ایک سو دلائل کتاب و سنت، آثار و  
اقوال صحابہ کرام اور اجماع امت سے پیش کئے اور یہ  
کتاب اس وقت اپنے دہن کشیری میں رائج فارسی زبان  
میں تالیف کی، آپ سے پہلے کسی عالم نے ختم نبوت پر  
ایک سو سند دلائل بیان نہ کئے تھے۔ ضرورت و افادت  
کے پیش نظر پہلے اس کا اردو ترجمہ حضرت مولانا محمد  
یوسف لدھیانوی شہید (پاکستان، کراچی) نے کیا، پھر  
ای کو سامنے رکھ کر احتقر نے حضرت مولانا سید محمد انظر  
شاہ صاحب کشیری کی بذایت دایماء پر عربی میں اسے  
خصل کیا۔ یہ عربی ترجمہ کی سال پہلے جامعہ امام افور،  
دیوبند سے شائع ہو چکا ہے۔

۱۱:... سیرت المصطفی، اردو:

۱۲: جلدیں، تالیف حضرت مولانا محمد ادريس  
صاحب کاندھلوی، اردو زبان میں سیرت نبی میں  
سے مستند، معتبر اور قدرے مغلظ کتاب۔ مولانا  
کاندھلوی نے اردو کے بعض سیرت لکاروں کی طرح  
تاریخی کتاب میں درج روایات، آنکہ بند کر کے اعتماد  
کرتے ہوئے انہیں احادیث کی روشنی میں جانچا، پر کھا

حوالے سے بہت ممتاز اور اہم ہیں۔  
۱۳:...البی القائم، اردو:  
تالیف: حضرت مولانا سید مناظر احسن گیلانی۔  
مولانا گیلانی اپنے ذوق و ادب، شوق علم، کثرت مطالعہ،  
دققت نظری اور دعست فکری میں اپنے معاصرین کے  
دور میان ممتاز تھے۔ آپ کا گہر بار قلم ہر علم و فن میں  
یکساں چلتا اور علم و تحقیق کے گھدستے پیش کرتا ہے۔  
سیرت نبوی میں آپ کی یہ کتاب منفرد، ایکیلی ہے اور  
ترکیب اتنی پرکشش کہا دی پڑھتا جائے اور سیرت نبوی  
کے عشق میں ڈوتا جائے۔ مسحور کن ادبی طرز و انداز کے  
رسیا افراد اس کتاب کو پڑھ کر ممتاز ہوئے بغیر نہیں رہ  
سکتے۔ اس طرز و انداز کی دوسری کتاب ”دُر تیم“ مہر  
القادری پاکستان کی ہے۔ مولانا گیلانی کی کتاب ”دُر  
تیم“ پر ایک گونا تیاز اور تفوق رکھتی ہے۔

۱۴:...اخلاقي رسول اکرم ﷺ، اردو:

تالیف: مولانا اخلاق حسین صاحب قاسمی،  
مولانا اخلاق حسین قاسمی، ولی مرحوم کی منفرد و ممتاز اور  
مکمالی زبان کے آخری نمائندہ و ترجمان تھے۔ انہوں  
نے متعدد علمی، دینی و تاریخی کتابیں لکھیں جو حلقہ علم و  
فکر میں مقبول ہوئیں۔ ان کی یہ کتاب حضور اکرم صلی  
اللہ علیہ وسلم کے تمام حالات مبارکہ کا احاطہ نہیں کرتی،  
 بلکہ صرف آپ کے کریمان اخلاق سے بحث کرتی ہے،  
 چونکہ زبان دلکش، بلیغ اور شرحت ہے، اس نے قاری کے  
لئے نہایت مفید اور اس پر اڑ انداز بھی ہوتی ہے۔  
ترتیب اور بیان واقعات منطبق ہے۔ زندگی کے مختلف  
وقایت میں مختلف امر ارج و الاز بان لوگوں کے ساتھ،  
آپ نے جو حسن سلوک روا رکھا اور جس کی آپ نے  
امت کو تعلیم دی، یہ کتاب ان سب امور پر تفصیل سے  
روشنی ذاتی ہے، اپنے تحقیقی مضمون کے حوالہ سے یہ  
کتاب، اس موضوع پر کمی جانے والی ویگر کتابوں  
میں ممتاز مقام و مرتبہ کی حوالہ ہے۔ (جاری ہے)

مولانا سید ہادی نے ان امور پر بڑی مفصل اور مدلل بحث  
کی ہے۔ اردو زبان میں اس حوالے سے یہ کتاب بڑی  
اہمیت و افادیت اور افراہیت کی حالت ہے۔ نیز اسلام  
کے فلسفہ اخلاق سے بچپنی رکھنے والے حضرات کے  
لئے ایک قیمتی دستاویز کی جیشیت رکھتی ہے۔  
۱۵:...علم عظیم، اردو:

تالیف: حضرت مولانا حامد الانصاری غازی،  
اردو زبان کے محترم ائمہ نشر نگار اور اپنے وقت کے ممتاز  
صحابی و انشاء پرداز تھے۔ یہ کتاب آپ کی تلفیظ اور تحریر  
کی عکاس اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے عشق و محبت  
کی ترجمان ہے۔ اگر آپ کے اخلاق و عادات کو مرتب  
و مفہوم انداز میں پڑھنا اور دیکھنا ہو تو اس کتاب کا  
مطالعہ از بس ضروری ہے۔ زبان اتنی مکلفت ہے کہ انسان  
پڑھتا جائے اور کتاب کے معانی کے ساتھ ساتھ الفاظ  
کی اندرست ترکیب سے لطف انداز ہوتا جائے۔

۱۶:...سیرت رسول عظیم ﷺ، ۱۳:...نیز هر بی، اردو:

تالیف: حضرت مولانا قاضی زین العابدین  
صاحب میر غثی۔ قاضی صاحب پختہ قلم مصنف، مستند  
سیرت نگار و تاریخ داں اور کشیر المعلومات عالم دین  
تھے۔ سیرت نبوی پر آپ کی یہ دونوں کتابیں اس زریں  
سلسلہ کی نہیاں کریاں ہیں۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے عربوں کی زندگی میں کیا کیا اور کتنا دیرپا انتقال  
عظیم برپا کیا، آپ نے ان کے پورے سماجی اور  
معاشرتی حالات کو کس طرح بدل کر رکھ دیا، ان کے دل  
و دماغ میں پوسٹ صدیوں پر اپنے غلط اور انسانیت  
سوز رسم و خرافات کی کس طرح بخ کنی کی، ان کو ہر قسم  
کے شر و فساد کے گزھے سے نکال کر خیر و صلاح کا انہیں  
کتنا بند قامت مٹا دیا اور گم کر دہ رہا انسانیت کو کس  
کس طرح دین و دنیا کی شاہراوا اعتماد اور صراط مستقیم  
پر گامزن کر کے، انہیں ساری دنیا کے لئے رہبر و رجہ  
ہادیا۔ حضرت قاضی صاحب ”کی یہ دونوں کتابیں اس

تعجب استعمال کی ہے۔ اس کتاب میں درج کوئی بات کمزور  
یا درجہ استناد سے فرہرشنیں ہے۔ تالیف کا مقصود یہ ہے کہ  
مسلم طلباء کے ہم میں ابتداء سے ہی حضور اکرم صلی اللہ علیہ  
 وسلم کی حیات مبارکہ کے ہبہ نقوش زندگی رانچ ہو جائیں  
 اور ان کے دل و دماغ، حب نبوی سے سرشار رہیں۔ خیال  
 رہے کہ یہ کتاب دار المعلوم دیوبندی سیت، ہندو پاک کے  
 بہت سے دینی و عصری مدارس میں داخل انصاب ہے۔

۱۷:...سیرت رسول کریم ﷺ، اردو:

تالیف: حضرت مولانا حظظ الرحمن صاحب  
سید ہادی، اس کتاب میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
کی پاکیزہ زندگی کے ان گوشوں کو بطور خاص اجاگر کیا گیا  
 ہے جن کا تعلق دوسری اقوام و مذاہب سے وابستگی رکھنے  
 والے افراد سے ہے۔ آپ کی حیات طیبہ کا یہ گوشہ  
 دعوت اسلام کے حوالے سے نہایت ویژیت قیمت،  
 باراً اور موثر ہے۔ اس کتاب کا دنیا کی دیگر زبانوں:  
 انگریزی، چینی اور ہندی میں ترجمہ وقت کی ضرورت اور  
 اہم خدمت ہے۔ چونکہ مولانا سید ہادی پختہ عالم دین  
 اور تلقینہ نشر نگار ہونے کے ساتھ، قد آور سیاسی قائد اور  
 سماجی رہنما بھی تھے اور اس حوالے سے ان کے تعلقات  
 غیر مسلموں سے بھی تھے، اس نے انہوں نے ان تمام  
 امور کو ڈھنیں میں رکھ کر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی  
 مبارک زندگی کے ان گوشوں کا انتخاب کیا ہے جن میں  
 فیروں کے لئے مثالی پیغام اور موثر دعوت کا رکن ہو۔

۱۸:...اخلاق اور فلسفہ اخلاق، اردو:

تالیف: مولانا سید ہادی۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ  
 وسلم کام کارام اخلاق اور فضائل عادات کی تحریکیل کے مقصود  
 سے مبھوس کیا گیا تھا، آپ کے انہی کریمان اخلاق کی  
 تفصیل و تشریح قرآن کریم ہے۔ اخلاق کے کہتے ہیں؟  
 اس کے کہتے مراتب و مدارج، انواع و اقسام اور کہتے  
 گوئے ہیں؟ ابھی اخلاق کے ثمرات و اثرات کیا ہوتے  
 ہیں اور اسے اخلاق کے بنانے کیس قدر خوفناک؟ حضرت

# انسانیت کا ختم ہو جانا بھی عذاب ہے!

مولانا شمس الحق ندوی

ایسے ماں باپ کو کیا کہا جائے گا، قل یہی نہیں کہ چھبھی  
نے بچے کی گردن کافی جائے، قل یہ بھی ہے کہ ماں  
کے رحم ہی میں جب کہ پچا بھی اپنی جسمانی ساخت و  
ہدایت کے مرامل سے گزر رہا ہے، کسی بھی ذریعہ  
سے اس کو ختم یا خارج کر دیا جائے۔

کوئی صاحب عقل بتائے کہ آم کے بائی میں  
پھول آرہے ہیں، باغ والا اس کی دیکھ بھال میں کا  
ہوا ہے، ایک شخص جاتا ہے اور پھولوں کو جھاڑنا  
شروع کر دیتا ہے، کیا باغ کا ماں اس کے پھول  
جھاڑنے والے کے ساتھ وہی معاملہ نہیں کرے گا  
جو آم توڑنے والے کے ساتھ کرتا ہے؟ پھر وہ ماں کے  
اس کو کیسے پسند کر سکتا ہے کہ ماں کے پیٹ میں پلنے  
بڑھنے والے بچے کو ختم کر دیا جائے۔

یہ تو بات ہوئی ان نو زندگیوں یا رحم مادر میں  
وجود پانے والے پھول کی جو یہودی اور شہر کریں خواہ  
وہ کسی بھی مذہب یا مکمل عرف و رواج کے مطابق ایک  
دوسرا سے جڑے ہوں، اس شادی والے رشتہ میں  
جڑے بغیر مرد و عورت کا باہمی ربط و ملاپ انسانی  
سو سائی میں بہر حال معیوب ہی سمجھا جاتا ہے اور  
فطری حیاد شرم، گھر، خاندان یا سو سائی میں رسوائی کا  
خوف، کچھ تور و کلکھاتا ہے، لیکن اس قاطع حل کو عالمی  
تائونی ٹھلل دے کر اس پیچی کچھی فطری حس کا بھی  
ضایا کر دینا اور انسانی بستی کے لئے چوپت دروازہ  
کھول دینا، کیا اس انسان کو جواہر فلکوں تھا ہے،  
جس کی دیگر خلائق پر فرمائز وائی ہے، خیزیر اور کتوں

خوش ہوتا ہے، اس سے پیار و محبت کرتا ہے، اس کی  
ظہانہ اداوں اور مخصوصانہ مکراہت اس کے دل کی  
دنیا کو بااغ و بہار بنا دیتی ہے۔

لیکن انسان جب ان مکمل کلیوں کو مسل دیا  
کرے تو ذکر پیٹ دیا کرے تو کیا وہ انسان کہلانے  
کا مستحق ہو گا؟ ذرا تصور و خیال کی دنیا میں اپنے  
سامنے ایک مخصوص بچے کی تصور لائیے، بھولی بھولی  
موقنی ہی صورت، مخصوص ساچھہ، خوبصورت آنکھیں،

عذاب بھی ایسی شکلوں میں آتا ہے  
جن کو لوگ عذاب کی معروف شکلوں میں  
نہیں دیکھتے اور نہ بظاہر وہ عذاب معلوم  
ہوتا ہے لیکن وہ بسا اوقات عذاب کی  
معروف شکلوں سے بھی زیادہ خوفناک و  
اذیت ناک ہوتا ہے، ایک شخص کو ہم  
تکریست و تو اناد دیکھتے ہیں، نہ کہیں درد ہے  
نہ بخار لیکن وہ عجیب خوف و گھبراہت میں  
جتلتا ہوتا ہے، مایوسی، خطرات و حوادث کے  
وساوس اس کو گھیرے رہتے ہیں۔

چھوٹے چھوٹے ہاتھ، نہیں نہیں الگیاں، وہ کچھڑا اور  
خوف محسوس کرے تو ماں سے لپٹ جائے، باپ کے  
گلے میں پانیں ڈال کر اپنے کو مخڑا قلعہ میں محسوس  
کرے، لیکن یہی ماں باپ جب اس کو اس لئے قل  
گر دیں کہ وہ ان کی رنگ رلیوں میں حارج نہ ہو یا  
اس لئے قل کر دیں کہ ان کی غذا کا مسئلہ نہ پیدا ہو تو

لوگ کہتے ہیں کہ عالمی بیانے پر بگاڑ و فار  
کے باوجود خداوندی عذاب کیوں نہیں نازل ہوتا،  
عذاب کی شکلیں مختلف ہوتی ہیں، خالق کا نکات کی  
قدرت بے پایا ہے: "کل یوم ہو فی  
شان" اس کی شان خداوندی کا ظہور عینی نئی صورتوں  
میں ہوتا ہے، اس لئے عذاب بھی ایسی ایسی شکلوں  
میں آتا ہے، جن کو لوگ عذاب کی معروف شکلوں  
میں نہیں دیکھتے اور نہ بظاہر وہ عذاب معلوم ہوتا ہے  
لیکن وہ بسا اوقات عذاب کی معروف شکلوں سے  
بھی زیادہ خوفناک و اذیت ناک ہوتا ہے، ایک  
شخص کو ہم تکریست و تو اناد دیکھتے ہیں، نہ کہیں درد  
ہے نہ بخار لیکن وہ عجیب خوف و گھبراہت میں جتلتا  
ہوتا ہے، مایوسی، خطرات و حوادث کے وساوس اس  
کو گھیرے رہتے ہیں۔

خلا یورپ کا سماجی، معاشرتی اور خاندانی  
شیرازہ، جس طرح منتشر ہوا ہے، مرد و عورت و دنوں  
ہی صفتیں جس طرح تھائی و بے کسی محسوس کرہی  
ہیں، حتیٰ کہ اس دمغت جو نظرت انسانی میں داخل  
ہے، اس کو حاصل کرنے کے لئے کوئی کاہرا لینے  
پر مجبور ہو گئی ہیں کہ کتنا پنے آتا کا وفا دار ہوتا ہے، کیا  
کہا جائے گا اس تہذیب کو جل میں انسان انسان  
سے بھاگے اور خوف کھائے، لیکن کتوں سے محبت  
کرے جو جانوروں میں بھی سب سے ذلیل سمجھا  
جاتا ہے، کیا یہ عذاب نہیں؟ انسان کی نظرت میں  
داخل ہے کہ وہ انسانی خاندان کی مکملی کلیوں کو دیکھ کر

اب قیامت تک کے لئے جتی ہیں، ان میں بھی شکوک و شبہات پیدا کرنے کی پوری کوشش کر چکا اور ہر ابر کوئی نہ کوئی شوش اس کو ناکام و کمزور ثابت کرنے کے لئے چھوڑتا رہتا ہے اور وہ ہر ابر اس کوشش میں لگا ہوا ہے کہ انسانوں میں جو لوگ مقدمہ آخرت کو مانتے اور تسلیم کرتے ہیں اور اس کے مطابق زندگی گزارنا چاہتے ہیں، وہ ان کے مقدمہ آخرت کو بھلا دیے اور ان کو بھی اپنے جیسا بالکل جانور ہوادے اور وہ بہائم کی طرح زندگی گزرنے لگیں، انسانیت فاہر کر موت کی نیند سو جائے اور انسان آوارا کتوں کی سی زندگی گزارے۔

☆☆☆

الامم یوم القيادۃ "الہذا ہر وہ چیز جو اللہ کے مٹا کے خلاف ہو، نظرت انسانی کے بھی خلاف ہو اور انسانی مستقبل کے لئے خطرہ ہو، وہ اللہ تعالیٰ کو پسند نہیں، اس نے ہر ایسی کوشش انسانیت کی جای کا سبب بنے گی، انسانیت مادی و معنوی دونوں اعتبار سے جاہ ہو گی، یورپ محدود ہے دین ہے، الہذا اس کے لفکر کی رسانی صرف انسانی مفروضوں اور عقیل انسانی کی جدوجہدی تک ہو سکتی ہے، آگے کی بات وہ سمجھی نہیں سکتا کہ اس کے لئے انبیاء کرام کے علوم و تعلیمات کو مانے اور تسلیم کرنے کی ضرورت ہے، یورپ، خاتم الانبیاء محمد صلی اللہ علیہ وسلم جن کی تعلیمات تمام انبیاء کی تعلیمات کے خلاصہ کے طور پر آوارا کتوں کی سی زندگی گزارے۔

### لفظ "حلال" کا کرشنہ

لفظ "حلال" نے آسٹریلیا کی ایک دو شیزہ کو مسلمان کر دیا۔ تفصیلات کے مطابق آسٹریلیا کی U.C.Yونیورسٹی میں زیر تعلیم "سائکریا" اب "حلیہ" نامی طالبہ بھی یونیورسٹی کی کیفیت نیڑا میں جاتی تو وہاں موجود مسلمان طلباء سے اکثر لفظ "حلال" سنا کرتی۔ ایک مرتبہ اس نے کیفیت نیڑا میں موجود سعودی اور پاکستانی دو مسلمان طلباء سے اس لفظ کا معنی و مفہوم جاننا چاہا، انہوں نے اختصار کے ساتھ اس لفظ کا نہ صرف مفہوم سمجھایا بلکہ اس کو اسلام سے متعارف کرنے کی غرض سے چند مفید اور معلوم اسلامی و یہ سائنس بھی بتلا دیں۔

حلیہ کا کہنا ہے کہ میں نے گھر لوئے ہی سب سے پہلے ان ویب سائنس کو چیک کرنا شروع کر دیا اور یہاں سے میری دنیا بندیل ہوتی چلی گئی، میں اکثر تھائی میں ان ویب سائنس کے ذریعہ اسلام کی حقانیت جانے لگی، مطالعہ کے دوران اکثر میں زار و قطار رونے لگتی اور پھر وہ دن بھی آیا کہ میں نے اس سعودی اور پاکستانی طالب علم کی وساحت سے ایک عالم دین کی موجودگی میں اسلام قبول کر لیا، اسلام قبول کرنے کے بعد میں نے مکمل پر وہ کا اہتمام شروع کر دیا، جس میں چہرے پر نقاب اور ہاتھ کے دستائے شامل تھے۔ میری فیملی نے مجھے بھی نزدیکی سے اسلام کو ترک کر دینے کا مطالبہ شروع کر دیا اور میرے انکار پر مجھے گھر سے بے دخل کر دیا گیا۔ چند دنوں کے بعد اس پاکستانی طالب علم نے میرے ساتھ نکاح کی خواہش کا اظہار کیا جس کو میں نے قبول کر لیا اور اب الحمد للہ! ہم ایک مکمل اور کامیاب زندگی گزار رہے ہیں۔

اغلاقی اماراتی، خامدانی اجازہ اور معاشرتی بگاڑ کے ساتھ ساتھ یورپ کی آبادی بھی تیزی کے ساتھ تکثیری جاری ہے اور مشرق کی آبادی خصوصاً مسلم ملکوں کی تیزی کے ساتھ بڑھ رہی ہے، اس لئے یورپ کو نفری طاقت کا خوف بھی کھائے جا رہا ہے اور وہ چاہتا ہے کہ مسلم ممالک میں بھی وہ چیزیں پہلیں جن سے آبادی کم ہو۔

کائنات کے بیانے والے نے انسان کو اسی لئے پیدا کیا اور اس کو اس دنیا میں بسایا کہ اس کا نام زیادہ سے زیادہ لیا جائے، اس کی قدرت بے پایاں کا ظہور ہو، اسی لئے اسلام میں مسلم آبادی کو بڑھانے کا حکم ہے۔

فرمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے:  
"اسکی عورت سے شادی کرو جو خوب محبت کرنے والی اور پچھے پیدا کرنے کی صلاحیت والی ہو۔"

ایک اور موقع پر فرمایا: "انی اکابر بکم

# ڈیجیٹل قصہ پر

## دارالعلوم دیوبند کا موقف اور فتاویٰ

زیرنظر فتاویٰ ڈیجیٹل تصویر کے بارے میں یہ جواز ہر الہند دارالعلوم دیوبند اور مظاہر علوم سہان پور سے جاری کیے گئے ہیں، مذکورہ بالا دونوں اداروں کے حضرات مفتیان کرام نے ڈیجیٹل تصویر کو بھی منوع تصویر کے حکم میں داخل کر کے اس کے ناجائز و حرام ہونے کا فتویٰ دیا ہے، عام مسلمانوں کے فائدے کے پیش نظر مندرجہ ذیل فتاویٰ شائع کیے جاتے ہیں۔ (ادارہ)

مفتی زین الاسلام تاکی اللہ آبادی

تمہری قطع

ویڈیو گرافی سے متعلق ایک سوال کے جواب میں مولانا محمد خالد سیف اللہ رحمانی تحریر فرماتے ہیں کہ:

”ویڈیو گرافی اور فوٹو گرافی کو لگس قرار دینا صحیح نہیں، عکس وہ صورت ہے جس میں نہ ہر ادا اور جماعت ہو، جیسا کہ پانی یا آئینہ میں ہوتا ہے، ویڈیو گرافی اور فوٹو گرافی میں یہ صورت نہیں ہوتی، بلکہ صاحب تصویر کی صورت ریل میں محفوظ ہو جاتی ہے اور جماعت کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔“ (کتاب الفتاویٰ 170/6)

علاوہ ازیں مرسل مقالہ اور فتویٰ میں جن عرب علماء کے اقوال کو بطور استدلال دتا ہے پیش کیا گیا ہے، یہ درست نہیں، ان کا تو موقف ہی علاوہ ہے، انہوں نے تو عام کیسے کے فوٹو کو بھی پہلے ہی سے تصویر سے خارج کر کھا ہے، الہذا فتویٰ میں ان کے اقوال سے استدلال نہ ہوتا چاہیے، اسی طرح بگلورا جماعت کے حوالہ سے حضرت مولانا اسعد مدینی صاحب نور اللہ مرقدہ وغیرہ کی جو رائے نقش کی گئی ہے، وہ دورانی بحث ان کی طرف سے پیش کردہ بعض ایک بات تھی، نہ وہ ان کی کوئی حقی رائے تھی اور وہ یہ سیکھار کا فیصلہ، سیکھار کا فیصلہ وہی کے عدم جواز کا ہی تھا، پس اسی کچھ بات بھی فتویٰ کی بنیاد نہیں ہوتی چاہیے۔

④ شریعت اسلامیہ میں تصویر سازی مطلقاً حرام ہے، خواہ تصویر چھوٹی ہو یا بڑی اور خواہ کسی ذی جسم مادہ سے ہوائی جائے یا غیر ذی مادہ جسم سے اور خواہ ہن جانے اور جو دیگر آجائے کے بعد وہ باتی رہے یا نہ رہے، امام نوویؒ کی صراحت ہے:

”تصویر صورة الحيوان حرام شديد التحريم، وهو من الكبائر؛ لأنَّه متوعد بهذا الوعيد الشديد المذكور في هذا الحديث، وسواء صنعته بما يمتهن أو بغيره، فصنعته حرام بكل حال؛ لأنَّه فيه مضاهاة لخلق الله تعالى، وسواء ما كان في ثوب أو بساط أو درهم أو دينار أو فلس أو إباء أو حافظ أو غيرها.“ (شرح سلم 2/199)

تصویر کے تھقق کے لیے قرار و بقاء ضروری نہیں، فقط اتنا ضروری ہے کہ وہ صاحب تصویر اور اصل کے تابع نہ ہو اور قرار و بقاء کا مضمون بھی صرف اتنا ہی ہے، الہذا اگر کسی شخص نے کوئی تصویر ہتھی اور پھر فوراً اگلے ہی لمحہ اس کو نہ بھی دیا تو اس کو تصویر سازی کا گناہ ہو گا، یا اگر کوئی میثمن اسی ہو جس کی ایک زدے تصویر ہتھی ہو اور دوسرا زدے فوراً ہجھو ہو جاتی ہو تو یہ بھی تصویر سازی میں داخل ہو کر حرام ہو گا؛ اسی طرح ڈیجیٹل کسرو اسکرین پر جو شعاعیں پھیکتی ہے تو اسکرین پر تصویر ہن جاتی ہے اور اگلے ہی لمحہ نہ بھی ہو جاتی ہے، ایک سینٹ میں سانچھ فریم بننے اور ٹوٹنے ہیں اور ظاہر ہے کہ فریم کا ٹوٹنا اور فتاہونا وجود کے بعد ہتھی ہوتا ہے اور جو دیگر پر متفرع ہوتا ہے، الہذا یہ بھی تصویر سازی میں داخل ہو گا۔

قرار و بقاء کے مذکورہ مضمون کو پیش نظر رکھتے ہوئے، حضرات اکابر نے سینما کے پرده پر ظاہر ہونے والے نقش کو بھی تصاویر قرار دیا، سینما کے پرده پر نہ مودار

ہونے والے نقوش بھی بننے اور ختم ہوتے رہتے ہیں، اُنی وی اسکرین پر ظاہر ہونے والے نقوش، پرده سینما پر ظاہر ہونے والے نقوش سے مشابہت و مطابقت رکھتے ہیں، فرق صرف یہ ہے کہ پرده سینما پر شعایمیں سامنے سے ڈالی جاتی ہیں اور اُنی وی اسکرین پر پیچھے سے، لہذا اُنی وی اسکرین پر ظاہر ہونے والے نقوش بھی تصویر میں داخل ہوں گے۔

مفتی رشید احمد صاحب بانی جامعہ ارشید، کراچی فرماتے ہیں:

”اگر یہی تسلیم کر لیا جائے کہ وہ (اُنی وی اسکرین پر ظاہر ہونے والی تصویر) مٹ جاتی ہے اور پھر فتنی ہے، یہی عمل ہر لمحہ جاری رہتا ہے تو اس میں اور زیادہ تباہت ہے کہ بار بار تصویر ہنانے کا گناہ ہوتا ہے۔“ (حسن التواری: 9/89)

۵ کسی بھی مسئلہ کی سائنسی تحقیق کرتا ہر انہیں، ڈیجیٹل چپ کیسے کام کرتی ہے؟ اس کی اہل فن سے تحقیق کی جا سکتی ہے، لیکن اس تحقیق پر فتویٰ کامدار رکھنا مناسب نہیں، فتویٰ کامدار اس شے کے عوایی تصور اور اس کی ظاہری حیثیت پر ہی ہونا چاہیے، روایت ہلال کا مسئلہ مخصوص و مصرح ہے کہ اس کے تھقین کا حکم ظاہری روایت و دیہ پر ہو گا، خواہ سائنسی تحقیق کچھ بھی کہتی رہے، ماضی ترقیب میں آئا، مکمل الصوت کا مسئلہ در پیش ہوا تو اس سلسلہ میں ماہرین فن کی مختلف آراء سامنے آئیں، لیکن فتویٰ عوایی تصور کے مطابق نماز کے جواز کا دیا گیا کہ عام لوگ اس کی آواز کو مکمل کی اصلی آواز ہی سمجھتے ہیں، اسی طرح اُنی وی اسکرین پر ظاہر ہونے والی صورتوں کو اگر چہ ارباب فن تصویر نہ قرار دیں، ایجج کہیں، مگر عوام ان کو صورتیں ہی سمجھتے ہیں، پس فتویٰ اسی تصور کے مطابق دینا چاہیے۔

آئا مکمل الصوت اور سائنسی تحقیق کی شرعی حیثیت پر مفتی محمد شفیع صاحب رضا شاہ بانی دارالعلوم کراچی کی ایک اصولی تحریر ملاحظہ ہو:

”عام احکام اسلامیہ شرعیہ کے ملاحظے سے یہ امر متفق ہے کہ جن مسائل کا تعلق فلسفیاتِ تحقیق و تدقیق یا ریاضی کی باریکیوں یا اصطلاح وغیرہ آلات سے ہے، شریعت مصطفویہ علی صاحبہا اصولۃ والسلام نے ان سب میں حقائق کی تحقیق و تدقیق سے اغراض کر کے حکم ظاہر پر احکام دائر فرمائے ہیں، جن کو ہر خاص و عام، عالم و جاہل، شہری اور جنگلی آسانی کے ساتھ بدؤں استعمال آلات و حسابات معلوم کر کے خدا تعالیٰ کی طرف سے عائد شدہ فریضہ سے سبکدوش ہو سکے، روایت ہلال اور اختلاف مطالع کی بحث میں تجھیں اور اہل ریاضی کی تحقیقات کو، سست قبلہ میں اصطلاح کے استعمال کو اسی بنا پر مسائل شرعیہ کی بنیاد پر ہیں بنایا گیا، بلکہ ہلال کامدار روایت پر، اور سست قبلہ کا شہر کی قریبی مساجد پر، پھر حاریب صحابہ پر رکھ دیا گیا، حالانکہ یہ فتویٰ اور ان کے آلات عہد رسالت اور قرون مابعد میں بکثرت موجود و مروج تھے۔“

اس اصول کی بنا پر مسئلہ زیر بحث میں دو نتیجے نکلتے ہیں: اول یہ کہ عباداتِ خالص میں اس ختم کے آلات کا استعمال اصولاً پسندیدہ نہیں، جیسا کہ اس کی تفصیل اسی رسالہ کے شروع میں آچکی ہے۔

دوسرے یہ کہ اگر کسی نے ان آلات کو مسائل مذکورہ میں استعمال کر لیا تو اصل عمل صحت و عدم صحت کامدار پھر بھی ان فنی تدقیقات پر ہیں، بلکہ ظاہر حال ہی پر ہے گا، مثلاً اگر کسی شخص نے اصطلاح وغیرہ کے ذریعہ سنت قبلہ قائم کر لی، تو شرعاً اس کی صحت و عدم صحت کا معیار فن اصطلاح کی باریکیاں نہ ہوں گی، بلکہ وہی عام مساجد بلده کی موافقت و عدم موافقت پر مدار ہو گا۔

مذکورہ المصدر اصول کے مطابق آئا مکمل الصوت کے ذریعہ سنتا ہی دینے والی آواز کو ظاہر، متعارف عالم کے مباحثہ مکمل کی اصل آواز ہی کہا جائے گا، گوئی مدقیقات بالفرض بھی ثابت کریں کہ وہ اصل آواز نہیں، بلکہ اس کا عکس ہے، کیونکہ اس صورت میں اصل آواز اور اس آلہ کی آواز کا فرق اس قدر تیز ہو گا کہ اس کو عوام تو کیا خود ماہرین سائنس کو بھی واضح نہ ہوا، اس لیے ان میں اختلاف رہا، تو اسی مدقیقات فلسفیہ، جن کا اور اک ماہرین فن بھی مشکل سے کر سکیں، احکام شرعی کا مدار نہیں ہو سکتیں، بلکہ ان احکام میں حب ظاہر اس کو اصل مکمل ہی کی آواز قرار دیا جائے گا۔ وَاللَّهُ أَعْلَمُ۔“ (آلات جدیدہ کے احکام: 60)

مفتی رشید احمد صاحب بھی شے کے تصویر ہونے یا نہ ہونے کے معیار و مدار کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”تصویر ہونے یا نہ ہونے کامدار عرف پر ہوتا چاہیے، نہ کہ سائنسی و فنی تدقیقات پر اور عرف عام میں اسے تصویر یہی سمجھا جاتا ہے، جیسے شریعت

نے صح صادق اور طلوع غروب کا علم کی دلیل علم و فن پر موقوف نہیں رکھا، ظاہری و کامل علامات پر رکھا ہے۔“ (حسن القاوی: 89/9)

۶ تصویر کی حرمت کی علت، خود شارع علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صراحت کے مطابق: مصاہدہ لخلق اللہ ہے، یعنی تخلیق خداوندی کی نقلی اور ہمسری اس حوالہ سے یہ بات قابل غور ہے، کہ مجسم اور غیر متحرک تصاویر ایک ہی وضع اور حالت پر رہتی ہیں اور مجسم ظاہری اعتبار سے خلق اللہ کے مشابہ ہوتی ہیں، ورنہ در حقیقت دونوں میں بون بعید اور تباہی ہے کہ خلق اللہ زندہ اور متحرک بالارادہ ہے اور خلق العبد را پا جامد و ساکن اور مجسم ایک نقش اور چھاپ، مگر دونوں کی حقیقت اور ماہیت میں اس قدر فرق کے باوجود مجسم ظاہری تباہ کی بنیاد پر اس ظاہری نقش کو بھی اللہ تعالیٰ کی ہمسری اور نقلی میں داخل نہ ہے، تو کیا خلق العبد کے وہ نقوش جو دیکھنے میں زندہ اور متحرک بالارادہ نظر آئیں اور روح و جان رکھنے والی اشیاء کی طرح جملہ افعال و حرکات کرتے دکھائی دیں، خلق اللہ کے ساتھ اتنی زیادہ قربت و مشابہت کے باوجود خلق اللہ کی نقلی اور ہمسری میں داخل نہیں ہوں گے؟ اتفاق یہ ہے کہ زیر بحث صورت، تصویر سے کترنیں، بلکہ اس سے بڑھ کر ہے اور تصویر کے حرام ہونے کی جو اصل وجہ اور علت ہے، یعنی مصاہدہ و مشابہت، اس کا واضح مصدق ہے، نیز تصویریں اُن دی اسکرین سے لے کر روز اخباروں میں جھیجتی ہیں، پس ان صورتوں کو اشہد بالکس کیسے قرار دیا جا سکتا ہے؟ ان کو اشہد بالصور قرار دینا ہی مناسب ہے۔

جس وقت فوٹو گرافی کا مسئلہ بیانیا پیدا ہوا، اور علماء میں اس کے جواز و عدم جواز کی بحث چیزی، تو اس کے جواز کی ایک دلیل یہ بھی پیش کی گئی تھی کہ اس صورت میں اعضا کی تخلیق و تکوین نہیں ہوتی، فقط ایک نقش اور چھاپ ہوتا ہے، الہذا یہ تصویر سے خارج ہونا چاہیے، حضرات اکابر نے اس کو یہ کہہ کر رذرفراز دیا کہ تصویر کے تحقق کے لیے باقاعدہ اعضا و جوارح کی تخلیق و تکوین ضروری نہیں، مجسم ایک نقش بیان دینا بھی تصویر میں داخل ہے۔

مولانا منشی محمد شفیع صاحب<sup>ب</sup> بانی دارالعلوم کراچی کی اسی سلسلہ کی ایک تحریر ملاحظہ ہے:

”وزرا بھی غور سے کام لیں تو اعضا کی تخلیق و تکوین تو کوئی مصور بھی نہیں کرتا، اعضا کی ظاہری سطح نقش کے ذریعہ بنا دیتا ہے، نہ اس میں رگین پڑھے بنتے ہیں، نہ ہڈی اور گوشت بنتا ہے، شریعت نے اس ظاہری سطح کا نقش بنادیئے ہی کا نام تصویر رکھا ہے، جس کو حرام قرار دیا ہے، تو دونوں میں اعضا کی سطح کو رنگ و رونگ کے ذریعہ قائم کر دینے اور قلم سے رنگ بھردینے میں کیا فرق ہے؟ حدیث کے الفاظ میں بھی اس کو تخلیق نہیں، بلکہ مصاہدہ لخلق اللہ کے الفاظ سے تعبیر فرمایا ہے، یعنی تخلیق خداوندی کی مشابہت پیدا کرنا اور نقلی اتنا رہنا، اس میں ظاہر ہے کہ وہ قلم کے ذریعہ کی جائے یا کسی مشین کے ذریعہ، ان دونوں میں کوئی فرق نہیں۔“ (تصویر کے شریعی احکام: 214)

۷ اگر کوئی چیز منافع و مفاسد دونوں کو جلو میں لیے ہوئے ہو تو نتوی میں بہت غور کرنا چاہیے، کہ کون سا پہلو غائب ہے، حرمت خر کے سابقہ مرحلہ کی جو آیت سورہ بقرہ میں ہے، اس سے یہ اصول ثابت ہے اور حضرات فقہاء کی بھی صراحت ہے: درء المفاسد أولیٰ من جلب المصالح، فإذا تعارضت مفسدة ومصلحة قدم دفع المفسدة غالباً، لأن اعتداء الشرع بالمنهيات أشد من اعتدائه بالالمأمورات. (الأباة والقطائع لابن تیمیہ: 1/290)

لی وی میں بے شک کچھ منافع ہیں، جو انہیں ہیں؛ مگر اس کے مفاسد کا پہلو غائب ہے، جیسا کہ تجربہ ہے، جب لی وی کی صورتوں کو حرام صورتوں سے خارج کر دیا جائے گا اور لی وی کو جائز کہر دیا جائے گا تو یہ سانپوں کی پناہی ہر دین دار مسلمان کے گھر میں داخل ہو جائے گی اور لی وی چینلوں پر کسی کا زور نہیں، پس گھر والے ہر طرح کے چیزوں ویکھیں گے اور اشاعت اسلام اور دفاع عن اُسْلَمِیین کا مقصد تو ایک طرف رہ جائے گا اور صاحب اسلامی معاشرہ جاہ ہو کر رہ جائے گا، نتوے میں اس کا لکاظ رکھنا بھی ضروری ہے۔

علاوہ ازیں اس وقت لی وی مفاسد اور محیمات کا مبدأ اور سرچشمہ ہنا ہوا ہے، پوری دنیا میں جو فاشی و عریانیت اور بے حیائی و برائگی مفت تقسم ہو رہی ہے، وہ ذیکھیں نظام کی ذمیں اور پیداوار ہے، اس لحاظ سے بھی یہ ”کل ما اُدیٰ إلی مالا يجوز لا يجوز“ کے تحت ناجائز اور حرام ہونا چاہیے۔

(جاری ہے)

ایک ہفتہ

# حضرت شیخ الہند کے دلیں میں!

قطع ۱۶

مولانا اللہ سایا مذکور

تیر اندازی، شہسواری، تیز زنی، نشانہ بازی میں مشتکی اور کمال حاصل کیا۔ شاہجہان، اور ہم زیب کے عہد کی توہاتیں کیا۔ البتہ بہادر شاہ ظفر کے زمانے کا دلی بھی کیا کم تھا۔ علم و فضل کے اعتبار سے ایک اونچا مقام رکھتا تھا۔ کوئی مشرقی شہر اس کے ہم پلے نہ تھا۔ مولانا شاہ عبدالعزیز، شاہ عبدالقدار کی درس گاہیں عروج پر تھیں۔ سید اسماعیل شہید، شاہ محمد اخلاق، شاہ محمد یعقوب، مولانا فضل حق خیر آبادی، مفتی صدر الدین خان آزر رضا ایسے بامکال لوگ انہیں درس گاہوں سے پیدا ہوئے۔ مولانا سید مخصوص اللہ بن شاہ رفیع الدین، مولوی عبدالقائی، مولانا رشید الدین خان، مولانا مملوک علی ناقوتی، مولانا نصر الدین، سراج العلماء، مفتی سید رحمت علی، خان بہادر مولوی کرامت رحیم اللہ تعالیٰ ایسے فضلاء اس زمانے میں تھے۔ مولانا حکیم عبدالحی صاحب نے "گل رعناء" میں عہد ابوظفر کا یہ لکھ کر چکا ہے۔

"اب خود ظفر شاہ بہادر کے زمانے میں اسد اللہ خان غالب، امام بخش صہبی، شاہ نسیم الدین نسیر، حضرت ذوق اور خدا جانے کئے خنوران بامکال کا حکمکا تھا۔ ان سے بہادر شاہ نے محبت اٹھائی۔ ولی عہدی میں یہ دوست تھے۔ جب تاجدار ہوئے تو یہ درباری کھلائے۔ یہی وجہ ہے کہ شاعری کا ذوق بھی بہادر شاہ ظفر کا کمال کا تھا۔

اس پر ایک شعر بھی ہے۔

اک وہ بھی تھا دستور کر جس نے زنجیر ہلا دی  
سلطان نے لبیک کی خوش ہو کے صدا دی  
اک دستور نزاں ہم کو بھی آیا ہے میر  
کانوں نے کیا جرم تو پھلوں کو سزا دی  
بس میں بیٹھے بیٹھے بتایا گیا کہ یہ قبرستان ہے۔  
اس کو گورستان غربیاں کہتے ہیں۔ اس میں عازی  
عبدالرشید کا بھی مزار ہے اور اسی میں زیم ملت،  
مولانا سید محمد میان کا بھی مزار  
سبارک ہے۔ اکبر روضہ، شاہجہان اور انگریز روضہ،  
ہمایوں روضہ، صندر جگ روضہ، ایزی پورٹ روضہ گزرتے  
گزرتے حضرت قطب بختیار کا کی ہیئت کے مزار  
سبارک پر جا پہنچے۔ تھیرے! بھی میں تو ذہنا سراج  
الدین بہادر شاہ ظفر کی یادوں میں کویا ہوا ہوں۔

بہادر شاہ ظفر کے مختصر حالات:

خاندان تیوریہ کا یہ بادشاہ جس کے مقدار میں  
سلطنت مغلیہ کا تکمیل زوال دیکھنا لکھا تھا۔ سراج  
الدین بہادر شاہ ظفر۔ یہ ۲۸ ربیعہ ۱۸۸۹ھ مطابق  
۵۷۷ء پیدا ہوئے۔ والد کا نام مرزا اکبر شاہ  
فرمازدا ہے دلی تھا، جو شاہ عالم کے درسرے  
ساجزادے تھے۔ بہادر شاہ ظفر نے حافظ ابراہیم اور  
قاضی محمد جیل صاحب سے قرآن مجید کی تعلیم حاصل  
کی۔ اوسط درجے کی عربی اور فارسی ادب کے علاوہ

۱۶ اردو سبیر کی مصروفیات:

۱۶ اردو سبیر کو صحیح نہاز سے فارغ ہوئے۔ تھوڑی  
دیر بعد ناشہ کیا ۹ ربیعہ صبح بڑی ایئر کنڈ یشن کوچ ہوں  
آگئی۔ اس نے تمام مہماںوں کو لے کر دلی کے مختلف  
مقامات پر لے کر جانا تھا۔ حضرت مولانا فضل الرحمن  
صاحب مظلہ، آپ کے صاحبزادہ مولانا اسد محمد وادر  
حضرت مولانا عبدالغفور چیدری کی حضرت مولانا سید  
 محمود مدینی کے بھراہ ہندوستان کے وزراء اور سیاسی  
رہنماؤں سے ملاقاتیں ملے تھیں۔ ان کے علاوہ تمام  
حضرات بس میں سوار ہوئے۔ ہوں سے لکھتے ہی  
تھوڑی دور بہادر شاہ ظفر مارکٹ (روڈ) شروع ہو  
جاتا ہے۔ جہاں سے بہادر شاہ ظفر کو فرار کیا گیا اور  
پھر پہلوں کے سرائے کے حضور پیش کئے گئے۔ وہ یادگار  
بنی ہوئی کا لے اور سرخ پتھروں کی اس یادگار کو خونی  
گیٹ کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ قریب میں مولانا  
آزاد میڈیکل کالج ہے۔ اس کے قریب فیریز بخت  
بادشاہ کی یادگار ہے۔ جن کے متعلق مشہور ہے کہ  
انہوں نے ایک زنجیر گھر سے باہر دروازہ تک باندھ  
رکھی تھی جو ساکل جس وقت ضرورت ہوتی زنجیر کھینچ دی جا  
تو بادشاہ کو گھر اطلاع ہو جاتی وہ باہر آ جاتا اور ساکل کی  
وادری ہو جاتی۔

کہتے ہیں کہ ایک بار گدھا گزرا اس نے سراو پر  
کیا تو زنجیر مل گئی۔ بادشاہ باہر آ گیا۔ کیا لوگ تھے۔

بہادر شاہ میرا ہم ہے مشہور عالم میں  
ویکن اے غیر ان کا گدائے رہنیں ہوں میں  
پاہی کی جگ کے بعد انگریز مغلیہ حکومت پر  
چھا گیا۔ روز بروز ریاستوں کو باہم لڑ کر اپنے پنجے  
مضبوط کر لئے۔ مولانا فضل حق خیر آبادی الثورۃ  
الہندیہ میں لکھتے ہیں:

”انگریز کا رتوسوں پر سار اور گائے کی  
چی چڑھاتا، ان کو بندوق میں ڈالنے کے لئے  
منہ سے کھولنا پڑتا اور ہندو مسلم دونوں کے لئے  
پریشانی کہ وہ ان کو کیسے منہ سے لگائیں۔ اس  
سے دونوں قوموں میں اضطراب ہوا۔“

انقلابیوں کی بغاوت:

۲۲ فروری ۱۸۵۷ء کو ڈم، ڈم گلکتہ میں  
سپاہیوں نے شکایت کی۔ یہ برجکل کی آگ کی طرح  
پھیل گئی۔ اپریل ۱۸۵۷ء میں میرٹھ چھاؤنی میں  
سپاہیوں کے کارتوسوں کے لینے سے انکار پر ان کے  
خلاف کارروائی کا اعلان کیا گیا۔ ۲۶ مئی کو نوے  
آدمیوں کی میرٹھ چھاؤنی میں پریشانی گئی۔ ہر ایک  
یونٹ سے پندرہ آدمی لئے گئے۔ کارتوس قسم کے  
گئے۔ پانچ آدمیوں کے علاوہ ہاتھی سب نے کارتوس  
لینے سے انکار کیا۔ انچاں مسلمان چھیس ہندو غیرہ۔  
کل پچھاں فوجیوں کو رہنی کوئی پریشانی کے دوران دس  
دیں سال قید باشقت سنائی گئی اور پھر اسی وقت  
پیادہ پا ہٹکڑیوں اور ہیزیوں میں جکڑ کر جیل کی طرف  
روان کیا گیا۔ اس واقعہ نے پوری فوج کو مشتعل کر دیا۔  
مارٹسی اتوار کورات گئے جیل کی بیرون کو آگ لگادی  
گئی۔ قیدی سب فرار کر دیئے گئے اور سب نے دہلی  
کارخ کیا۔ سپاہی دن نئنے سے پہلے دہلی بھی گئے۔  
۹ ستمبر میں ۲۲ میل کا پیدل سفر کیا۔ اس بغاوت پر  
انگریز تھاں پہنچ بلکہ پاکل بھی ہو گیا۔

میرٹھ کے یہ تمام سزا یافت قلعہ میں بہادر شاہ

سرکار کمپنی کا رانج ہو گیا۔ ۱۸۳۷ء میں اکبر شاہ کا  
وصال ہوا۔

بہادر شاہ ظفر ہے تخت سلطنت پر:  
ظفر شاہ سری آرائے سلطنت ہوئے۔ سرکار  
کمپنی کا وظیفہ تہاڑہ نام کے حکمران تھے۔ حتیٰ کہ آگرہ  
کی عدالت عالیہ نے فیصلہ دیا۔ دہلی قلعہ کے باہر  
بادشاہ کو کوئی احتجاج حاصل نہیں۔

بہادر شاہ ظفر کا ولی عہد مرزا ظفر ۱۸۵۶ء میں  
موت ہو گیا۔ بہادر شاہ کے آٹھ بیٹوں نے راضی ہائے  
پر دھنٹل کئے کہ ولی عہد شہزادہ جوان بخت ہو گا۔ لیکن  
انگریز سرکار کمپنی کا کہنا تھا کہ بہادر شاہ ظفر کا بیٹا مرزا  
قولیش ولی عہد ہو گا۔ مرزا قولیش کو راضی کر دیا گیا کہ  
بہادر شاہ کا لقب موقوف، صرف شہزادہ کا لقب چلے گا۔

گویا ہم کی حکومتی علمت بھی سلب کر لی گئی۔ اس ولی  
عہدی پر انگریز سرکار کمپنی اور بہادر شاہ ظفر کا اختلاف  
ہوا۔ سرکار کمپنی نے مرزا قولیش کی ولی عہدی کا اعلان  
کیا۔ اب بوزھے بہادر شاہ ظفر نے ایک شعر کہا۔  
اے ظفر اب ہے تجھی سک انتقام سلطنت  
بعد تیرے نے ولی عہدی نہ سلطنت  
شاہ عبدالعزیز بحث دہلوی کے نواسہ شاہ محمد

الحق دہلوی، شاہ محمد یعقوب دہلوی، انگریزوں کی  
مداخلت فی الدین سے چاڑ مقدس بھرت کرنے کے  
ارادہ سے روان ہونے لگے تو عالمگیرین شہر کے ساتھ  
بہادر شاہ ظفر نے ان کو رخصت کیا۔ مولانا فضل حق  
خیر آبادی، مفتی صدر الدین آزروہ ایسے حضرات سے  
بہادر شاہ ظفر کی دوستی تھی۔ خود بھی بہادر شاہ نیک  
بیرت اور شریعت کے پابند تھے۔ حضرت قطب  
الدین بختیار کاکی کے مرید تھے۔ بہادر شاہ ظفر کا  
اعتزاف ملاحظہ ہو۔

مرید قطب دین ہوں خاکپاٹے فخر دیں ہوں میں  
اگرچہ شاہ ہوں ان کا غلام کتریں ہوں میں

چہاںگیر اور عالمگیر کے تخت پر شاہ عالم ہائی  
جلوہ گر تھا۔ لیکن مغلیہ عہد کا زوال تھا۔ دہلی میں  
مرہٹوں نے بیوش کی تو شاہ عالم ہائی بھاگ کر ال آباد  
گئے۔ احمد شاہ ابدالی نے مرہٹوں کو تکلیف دی۔ دہلی فتح  
ہوا تو شاہ عالم ہائی بادشاہ تسلیم ہوئے۔ ۱۸۴۸ء میں  
غلام قادر روہیلہ نے چڑھائی کی تو شاہ عالم کو سیم گڑھ  
لے گئے۔ اب سندھ کے فوجی افسر رانا خان نے غلام  
 قادر کو تکلیف دی۔ شاہ عالم کو غلام قادر کے پیچے سے  
رہائی ملی۔ سندھیا، مدار الہام بہار نے علمتی طور پر  
شاہ عالم کو برقرار رکھا۔ شاہ عالم کی خواہش پر ۱۸۴۳ء  
میں انگریزوں نے مرہٹوں کو تکلیف دی۔ اب شاہ  
عالم ہائی بھائے مرہٹوں کے انگریز کا وظیفہ خوار ہوا۔  
اب یہ قلعہ دہلی کے ولی رہ گئے۔

شاہ عالم ہائی کے بعد ان کے صاحبزادے  
اکبر شاہ فرمائروائے۔ جو بہادر شاہ ظفر کے والد گرای  
تھے۔ اکبر شاہ بھائے بہادر شاہ کے اپنے دوسرے بیٹے  
چہاںگیر کو ولی عہد بناتا چاہتا تھا۔ انگریز چاہتے تھے کہ  
بہادر شاہ ظفر ولی عہد ہو۔ مگر اکبر شاہ نے کہہ دیا کہ  
بہادر شاہ ظفر میرا بیٹا نہیں۔ اس پر بہادر شاہ ظفر نے  
یہ شعر کہے:

ستم کرتا ہے بے مہری سے کیا کیا آسمان حکیم  
کروں گا پر نہ شکوہ گرچہ ہوں گے لاکھ غم پر غم  
خدا دارم چ غم دارم خدا دارم چ غم دارم  
خدا کی شان کے الہ آباد ۱۸۴۳ء میں چہاںگیر مرزا، بہادر  
شاہ ظفر کا بھائی وصال کر گیا۔ اب تو بہادر شاہ ظفر کو  
سرکار کمپنی انگریز نے اکبر شاہ (یعنی والد) کا جانشین  
تسلیم کر لیا۔ اس پر ظفر نے کہا۔

کیسی تدبیر ظفر جب وہ کرے اپنا کام  
کام بجزے ہوئے بن جائیں یونہی آپ سے آپ  
۱۸۴۳ء میں دہلی کو مغربی دہلی میں شانیل کر دیا  
گیا تھا۔ ۱۸۴۵ء میں سکہ بھی دہلی اور نواحی میں انگریز

خان جزل کے جانے کے بعد اگلے روز بادشاہ ظفر گرفتار ہوئے۔ یہ گرفتاری اور پھر جنون کا قتل کے بعد بادشاہ کے سامنے سرناشیت کی ترے میں پیش کرنا اور ناشت کے ترے کا کپڑا اہنانا اور جنون کے سروں کو دیکھ کر بہادر شاہ ظفر کا کہنا کہ ”شا باش بہادر بیٹے اپنے باپ کے سامنے یوں ہی سرخوہ ہو کر پیش ہوا کرتے ہیں۔“ یا آپ کا کہنا کہ ”گینڈر کی سو سالہ زندگی سے شیر کی ایک دن کی زندگی بہتر ہے۔“ یہ ساری نکست یا جنگ آزادی کا بارنا اس کا باعث صرف اور صرف ظفر کی قیادت میں انقلابیوں کی اتنی بڑی تعداد فوج ہو گئی تھی کہ ایک لامبا اگریز حکومت کے لئے ان کو نکلت دینا ممکن نہ تھا۔ بہادر شاہ ظفر مکارم اخلاق سے متصف تھے۔ پرہیزگاری میں اپنی مثال آپ تھے۔ گرفتاری کے بعد بادشاہ پر اگریزوں کے قتل اور حکومت کا وظیفہ خوار ہونے کے باوجود بغاوت، کا کیس درج ہوا۔ ۲۴ جنوری ۱۸۵۸ء کو مقدمہ شروع ہوا۔ اپنے ہی لوگوں نے بہادر شاہ کے خلاف اگریز کی حمایت میں گواہیاں دیں۔ ۹ مارچ ۱۸۵۸ء کو فیصلہ ہوا۔ جس کے نتیجے میں بہادر شاہ ظفر گونج بیج دیئے گئے۔ نواب تاج محل بیگم، نواب زینت محل اور بیگ اور ان کی بیوی بہادر شاہ کے ہمراہ رکون بیج دیئے گئے۔ ۲۶ نومبر ۱۸۵۸ء کو رکون میں نبوت ہوئے۔ وہیں دفن ہوئے۔ حق تعالیٰ مغفرت فرمائیں۔ اب ان کے متعلق ان یادوں کو سینئے آگے بڑھے۔ کوچ ایک جگہ کھڑی کر کے تقدیر غائب آچکی تھی؟ چنانچہ بادشاہ کی طرف سے جواب پا کر جزل بخت روکیل مکنہ بعد فوج کے داہیں چلا گیا۔ اب بادشاہ کی گرفتاری کے لئے اگریز کے سامنے کوئی رکاوٹ نہ تھی۔ چنانچہ بخت

(جاری ہے)

چاروں سمت حاصلہ ہو گیا۔ بہادر شاہ ظفر نے اپنا فرنچیز کے بعد باہر نکلنا تو ان بھرا انتقامی فوجیوں نے جو اگریز بھتے چڑھا سے نکالنے لگا دیا۔ سمجھیدہ طبقہ علماء اور راہنماؤں نے سمجھا۔ مگر ان پر ایسا جنون انتقام تھا کہ کسی کی نہ سنی۔ بادشاہ دیوان خاص میں آیا تو ان فوجیوں نے سلامی دی۔ بخت خان بھی ان کے ساتھ مل گیا۔ مہاراجہ پنیال، اگریزوں کا وفاوار خود بہادر شاہ ظفر کے وزراء، حکیم احسن اللہ خاں اور محبوب علی خان جاسوئی کا فریضہ انجام دے رہے تھے۔

اگریز حکومت نے کماٹر انچیف جزل آنس کو دہلی پر حملہ کرنے کا کہا۔ اس نے پنیال، نکھ کے راجاویں کی فوجی مدد سے کالی دگوری فوج کے ہمراہ ۲۵ ستمبر کو انداز ۲۷ مارچ کو پیش سے مردار ہو گیا۔ اس کے بعد جزل ہنری برناڑ نے قیادت سنبھالی۔ یہ راست میں لڑائیاں لڑتا دہلی پہنچا۔ لیکن ۵ جولائی کو پیش سے یہ بھی مردار ہوا۔ اب جزل ریٹنے نے قیادت سنبھالی۔ لیکن فوجی بغاوت اتنی شدید تھی کہ اس نے استھنی دے دیا۔ اب انقلابیوں کے حوصلے بلند تھے اور سرکار اگریز کی فوج بدوی کا خاکار تھی۔ اب ریٹنی جگہ جزل وسیں نے کمان سنبھالی۔ اس کی مدد کے لئے جزل نکسن دو ہزار فوجیوں پر مشتمل فوج لے کر آیا۔ جزل نکسن ایسا شاک جزل بھی مختلف ریاستوں سے فوج اکٹھی کر کے دہلی آگیا۔ ہندو، مسلم، راجہ، مہاراجہ، جاگیرداروں سا ہو کاروں نے ایسٹ اٹلیا کمپنی کو روپیہ اور افرادی قوت دی۔ اگریز فوج خود ہندو سانی قوم کے ٹھڑے اروں کی خدارانہ روٹ سے تازہ دم ہو کر دہلی پر چاروں طرف سے حملہ آور ہوئی۔ پنیال، کشیر، رام پور، جیدر آباد کے راجوں اور نوابوں کے علاوہ مخترا کے مشہور مہاجن لکھنی نے پچھس لاکھ پانی پت و کرناں کے مہاجنوں نے اگریز کو تیس لاکھ دینے۔ اور انتقامی فوجیوں پر رسد بند کر دی۔

# مرزا قادیانی کے معارف شیطانیہ!

مولانا سید مرتضیٰ حسن چاند پوری

انفس "پہلے مسلمان ہو جاؤ بھر کچ کرو، ورنہ اگر واقعی کوئی اسلامی کام کیا ہے تو" ان اللہ لیزید هذا الدین بالرج الفاجر" کو بھی پڑھ لیا کرو، خداوند عالم مسلمانوں کو تمام فتن سے محفوظ رکھے۔ آئین ثم آئین۔

مرزا صاحب حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رفع جسمانی پر عقلی اعتراضات کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"از اس جملہ ایک یہ اعتراض ہے کہ نیا پرانا فلسفہ بالاتفاق اس بات کو مخالف ثابت کرتا ہے کہ کوئی انسان اپنے اس خاکی جسم کے ساتھ کرہ زمہر یعنی بھی پہنچ سکائے۔"

(از المکاں، ص: ۲۰)

پھر اس کے حاشیہ پر تحریر فرماتے ہیں:

"اس جملہ اگر کوئی اعتراض کرے کہ اگر جسم خاکی کا آسمان پر جانا مخالفات میں سے ہے تو پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا معراج اس جسم کے ساتھ کیونکر جائز ہو گا تو اس کا جواب یہ ہے کہ سیر معراج اس جسم کیف (اس لفظ سے قائل کی کیافت قسمی کا اندازہ ہو سکتا ہے) کے ساتھ نہیں تھا، بلکہ وہ نہایت اعلیٰ درجہ کا کشف تھا... اخن۔"

آخر میں فرماتے ہیں: "اس حتم کے کشوفوں میں مؤلف خود صاحب تحریر ہے۔"

(لفظ تحریر کا حاصل اہل تحریر پر ملاحظہ فرمائیں)

اور رفع جسمانی کو تلاعیوں مخالف تھاتے ہیں:

"اب ہم بخوبی ثابت کر سکتے ہیں کہ یہ عقیدہ کہ کسی جسم کے ساتھ آسمان پر چلا گیا تھا

اللہ علیہ وسلم تمام انبیاء علیہم السلام سے اپنے محبرات کو زیادہ کہے اور بھی آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے بھی اپنی فضیلت یوں ثابت کرے کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے محبرات تمیں ہزار کے اور اپنے تمیں لاکھ سے زیادہ اور اس زیادتی کا احوال یہ ہے کہ ایک کروڑ تک حد پہنچے اور بہت ہی جانچ پر ہائل کی جائے تو اس لاکھ سے تو کم ہو ہی نہیں سکتے، مگر اسی کے ساتھ مسلمانوں کے خوش کرنے کو اپنے کو غلام احمد و غلام محمد بھی کہے۔

مسلمانوں ایسے مرزا صاحب سے تو کیا شکایت ہے جو کہیں سے تھوڑا ہے۔ شکایت ان مدعاوں اسلام سے ہے جنہوں نے ایمان کے ساتھ عقل بھی مرزا صاحب کو دے دی۔ اس معراج کے واقعہ میں مرزا صاحب کا علم و فہم و فرست و دیانت و صدق ملاحظہ فرمایا جائے اور مرزا صاحب کے تعارض کو دفع کر دیا جائے ورنہ توبہ کی جائے۔ مسلمانوں کی اطلاع کے لئے موقع کی مناسب سے ذکر کیا جاتا ہے، ورنہ ایک معراج ہی کیا مرزا صاحب نے جو کچھ بھی اپنے اصول مقرر کئے ہیں وہ سب ایسے ہیں کہ ایک کوئی تعلیم کر لیا جائے تو اسلام کا دنیا میں نام بھی نہیں رہ سکتا:

"تیاس کن ز گلستان من بھار مرا"

اب مرزا ای چاہے یورپ میں تبلیغ اسلام کا دعویٰ کریں یا برلن میں مسجد بناؤیں، مسجد ضرار تو مدینہ طیبہ ہی میں ہائی گنی تھی، مگر اس کا جو دھرہ ہوا سہ معلوم ہے۔ اب مسجد برلن پر کیا نظر ہو سکتا ہے: "بیت الارض نہ

افسوں جو احتیٰ ہونے کا مدی ہو، غلام ہونے کا اقرار کرے اور یہ بھی کہے کہ مجھے جو کچھ ملا وہ سرکار محمد علی صاحب اصلوٰۃ والسلام سے ملا، وہ اپنا فرضی یہ بتاتا ہو کہ آپ کی عظمت و جلال کو دنیا سے منانے آیا ہوں، وہ امت کے اندر ورنی اور بیرونی اختلافات منانے کا مدی ہو، وہ تمام امت سے اپنے آپ کو افضل قرار دیتا ہو، معارف قرآنیہ کا دروازہ اس کے لئے مکھا ہو، جس قدر علوم اور معارف اسے دیئے گئے ہوں اس کا عشر عشیر بھی کسی نے خواب میں نہ دیکھا ہو، جو دنیا علم کلام لے کر دنیا کے مذاہب سے مقابلہ اور اسلام کا غلبہ ظاہر کرنے کے لئے آیا ہو، جس پر خدا کی وحی ہارش کی طرح برستی ہو، جس کے نشانات سوتے چاگتے، سانس کی طرح جاری ہوں، جو فقط مجدد اور محدث ہونے کا ہی مدعی نہیں بلکہ نبوت بروزی، ظلیٰ، مجازی الخوبی سے گزر کر نبوت حقیقیہ کی چار بھی اوزع ہوئے ہو اور اس مقام کو بھی طے فرمائے مساحب شریعت ہونے کا بھی مدی ہو، جو کسی نبی سے اپنے کو کم نہ کئے:

انبیاء گرچہ بودہ اند بے

من برقاں نہ کتم زکے

بھی نہیں بلکہ تمام گروہ انبیاء علیہم السلام سے

بڑھ کر اپنے کو شارکرے:

آنچہ دادہ است ہر نبی راجام

داد آں جام را مرانہام

اس کا کام ہو، کبھی تو باشناۓ سرور عالم صلی

اور اجتماع کے خلاف بات کرنے سے ان میں  
نوٹ کر پڑے گے۔"

حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا نے مسراج جسمانی  
کا انکار کیا، نہ اجتماع کا خلاف، یہ سب اصحاب کی  
خود غرضی ہے کہ جو بات مطلب کے موافق بھی اسے لکھ  
دیا، چنانچہ اس کو ہم پہلے عرض کر سکتے ہیں۔ یہاں مرزا  
صاحب اسلام کی ایک بڑی اصل اجتماع کو بے کار کرنا  
چاہتے ہیں، اس وجہ سے جو چیز یعنی مسراج جسمانی ان  
کے نزدیک عقلاً و تقلیاً ممتنع تھی، اس وقت اس پر تمام  
صحابہ کرام کا اجتماع بیان کر کے ایک طرف تو اجتماع کو  
بے کار کرنا چاہتے ہیں دوسری طرف صحابہ رضوان اللہ  
تعالیٰ علیہم اجمعین کی پوری جماعت کی نسبت یہ باور کرنا  
چاہتے ہیں کہ جو بات عقلاً عالی ہے جس کو قرآن  
شریف ممتنع کئے۔ صحابہ کرام نے اس پر اجماع کر کے  
معاذ اللہ ہتا دیا کہ ان میں کوئی بھی نہ عقل رکھتا تھا، نہ علم  
قرآن، جس تدریق آنی علم ایک بخوبی مرد کو تھا، اس  
قدر کل صحابہ کو بھی نہ تھا، پھر جب صحابہ رضوان اللہ علیہم  
اعلیٰ جمیں کا یہ حال تھا اور تمام امانت ان ہی کی اقتدار کرتی  
ہے تو پھر اسلام کا حاصل بھی معلوم ہو گیا کہ وہ کیا کچھ  
ہو گا۔ علیٰ بذریعۃ القیاس اس کے اور بدنام بھی اونی غور  
سے معلوم ہو سکتے ہیں، پھر اسی صفت پر خیر فرماتے ہیں:  
"اور ہم بھی اونور سے خوب غور کرو کیا  
ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا آسمان پر جسم کے  
ساتھ چڑھ جانا اور پھر جسم کے ساتھ اتنا، ایسا  
عقیدہ نہیں ہے کہ جس پر صدر اول کا اجماع تھا۔"  
(ای کے ساتھ مرزا صاحب کی یہ عبارت بھی  
پڑھنی چاہئے): "اجماع کی یقین اور اکشاف کی  
پڑھنی چاہئے۔" (ازالہ م: ۲۲۸)

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام صحابہ رضوان  
اللہ عنہم اجمعین کو مسراج جسمانی کے متعلق یقین اور  
اکشاف کیلی ہو چکا تھا، حالانکہ مرزا صاحب کا پہلا قول

اور بظاہر اسے پانی دے رہا ہو اور خوب خبر گیری بھی  
رکھے، ناواقف حال یہی کہے گا کہ یہ تو درخت کی  
سر بزی چاہتا ہے۔ اس کی غرض درخت کا خشک ہوتا  
کہ ہے، جو یورپ میں اسلام پھیلائیں، برلن میں  
مسجد ہوائیں، بھلاؤ ہی اسلام کے خلاف ہو سکتے ہیں؟  
میرے بزرگوں اخور فرماد، یورپ اور برلن میں تو  
شاید دو چار ہی مسلمان ہوں، مگر اسی کیدے نے ہندوستان  
میں ان سیکھوں مسلمانوں کو مرتد ہاوا یا جن کے دل میں  
"لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمَاتِ" رچا ہوا تھا، چنانچہ اسی مسراج  
مرزا کو ملاحظہ فرمائیں کہ اگر مرزا کے کہنے کو صحیح تعلیم کریا  
جائے تو پھر پوری دنیا میں اسلام کیسے ہاتھ رکھتا ہے۔  
لاہوری قدیمی سبل کر جواب دیں اور غور کریں کہ ان  
کو مرزا صاحب نے جہنم کے کس طبق میں پہنچا دیا ہے؟  
عبارت سابق میں تو مسراج جسمانی کو صاف  
لفظوں میں عقلاً و تقلیاً لغو، یہ یہودہ خیال اور ممتنع و حال کہا  
جاتا ہے اور اس عبارت ازالہ کو ملاحظہ فرمائیے کہ اسی  
کتاب میں کیا گل فشائی فرماتے ہیں۔ (ازالہ م: ۱۱۹)

اے... "ہمارے علماء خدا تعالیٰ ان کے حال  
پر جرم کرے، ہمارے سید و مولیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
مرتبہ اور شان کو نہیں دیکھتے کہ سب سے زیادہ خدا  
تعالیٰ کا ان ہی پر فضل تھا، مگر باوجود یہ کام خضرت  
کے رفع جسمی کے بارے میں یعنی اس بارہ میں کہ وہ  
جسم کے سیستہ میں مسراج میں آسمان کی طرف  
اٹھائے گئے تھے۔ تقریباً تمام صحابہ کا یہی اعتقاد تھا،  
جیسا کہ مجھ کے اٹھائے جانے کی نسبت اس زمان  
کے لوگ اعتقاد رکھتے ہیں، یعنی جسم کے ساتھ  
اٹھائے جانا اور پھر جسم کے ساتھ اتنا۔"

۲:... "لیکن پھر بھی حضرت عائشہ رضی  
اللہ عنہا اس بات کو تعلیم نہیں کرتیں اور کہتی ہیں  
کہ وہ ایک روایتے صالحی اور کسی نے حضرت  
عائشہ صدیقہ کا نام نہوڑا بالشتمہ یا ضالہ نہیں رکھا

قرآن اور احادیث صحیح سے ہرگز ثابت نہیں  
ہوتا، صرف یہ یہودہ اور بے اصل اور متناقض  
روایات پر اس کی بنیاد علوم ہوتی ہے۔"

(ازالہ طریقہ، ۲۰، م: ۱۰)

"یہ آیت جسم خاکی کو آسمان پر جانے  
سے روکتی ہے کیونکہ لکھ جو اس جگہ فائدہ تھیں کا  
دھنا ہے اس بات پر لہراحت دلالت کر رہا ہے  
کہ جسم خاکی آسمان پر جائیں سکتا۔"

(ازالہ کلام، بطریقہ، ۲۲، م: ۲۵)

علیٰ بذریعۃ القیاس اس مضمون کو بہت شدید  
سے مرزا صاحب نے بیان فرمایا ہے کہ: "جسم  
خاکی کا آسمان پر جانا تو خود ہو جب نص قرآن  
کریم کے ممتنع ہے۔" (ازالہ م: ۲۵۶)

غرض جب کسی جسم خاکی کا آسمان پر جانا ہی مرزا  
صاحب کے نزدیک عقلاً و تقلیاً ممتنع ہے تو حضرت عائشہ  
علیہ السلام اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دونوں  
برگزیدہ نبیوں کا آسمان پر تشریف لے جانا بھی عقلاً و تقلیاً  
روایات داریاً لغو اور یہ یہودہ خیال ہے (ممتنع ہی جو ہوا) اب  
یہ بات کہ مرزا صاحب کی اصل غرض مسراج شریف کو  
پاٹل کرنا ہے یا حضرت عائشہ علیہ السلام کے رفع جسمانی  
کو یادوں کو؟ یہ مسئلہ اسی نظر کے لئے غور طلب ہے جو  
کچھ بھی ہو، مگر اسلام سے عدالت ہبھ صورت مدنظر ہے،  
یہ بات مرزا صاحب سے کہیں نظر انداز نہیں ہوتی،  
مرزا صاحب کی اصل غرض یہی ہے (غاشیہ بدن) کہ  
اسلام کا نام یا تھی نہ ہے، مگر بہاں گہری پائیسی اور پورے  
نفاق سے کام لایا جاتا ہے:

یار کا پاس ادب اور دل ناشادر ہے  
تالہ تھمتا ہوا، رکتی ہوئی فریاد رہے  
لوگ مرد بھی ہو جائیں اور متوضش بھی نہ ہوں  
اور اسلام کا دم بھی بھرتے رہیں بلکہ صرف اپنے ہی کو  
مسلمان سمجھیں جیسے کوئی شخص درخت کی جڑ کاٹ رہا ہو

تعارض کو اخالیں اور پھر یہ فرمائیں کہ جب بقول مرزا ایک بات بھی مان لو تو پھر دنیا میں اسلام نہیں رہ سکتا، مجھے ہے یا لفظ؟ یہیں وہ علوم و معارف جو مرزا صاحب لائے صاحب اور مرزا نجیل کے اسلام میں ایسے ایسے عقلي و عقلي محال قرآن و حدیث کے خلاف باقی ایسے ایسے عقليں ایجاد موجو دیں۔ جن پر تیر ہو تو اس سے اجماع صحابہ ہی نہیں ہوا، نہ اجماع امانت ہے۔ نہ عاز اللہ کوئی صحابی سمجھے نہ تابی، شیعی تابی، نہ ائمہ مسیحین، نہ ائمہ جعیین، پھر نہ اولیا کو خبر ہوئی ناقطباد و اداؤ کو۔ اگر یہ سب کے سب نہ سمجھے تھے تو پھر ہر صدی پر جو مجدد اسی قسم کی غلطیاں نکالنے کے لئے تشریف لائے تھے ان کو بھی پڑھنیں لگا۔ نہ مرزا صاحب آتے، نہ غلطیاں معلوم ہوتیں، اور نہ معلوم کہ اور کس قدر غلطیاں اسلام میں اسی ہیں۔ مرزا

صاحب نے تو صرف ایک نہونا اور ایک راستہ بتا دیا ہے۔ تو کیا پھر بھی اسلام ہے، جس کو مرزا صاحب اور مرزا ایں دنیا کے دو روپیں کر سکتے ہیں۔ مرزا ایں ہوش و حواس درست کر کے جواب عذایت فرمائیں۔ مرزا دین میں یہ حال تو خیر القرون کا ہے، پھر اور لوگ کس شمارہ قطار میں ہیں؟ اور صحابہ ہی پر اعتراض نہیں بلکہ یہ اعتماد اس تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچتا ہے، کیونکہ صحابی اصلاح اور تربیت تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی بلا واسطہ فرماتے تھے۔ مراجع کا قصہ صحابے نے خود رود دعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے، پھر اگر مراجع جسمانی عقلاً و تقلیلاً محال ہے تو اس پر جنہوں نے اجماع کیا وہ کیسے؟ مرزا کیوں بھجے مرزا صاحب سے زیادہ آپ کی شکایت ہے کہ آپ اسکی انفو اور جھوٹ باتوں کو کیسے تسلیم کرتے جاتے ہیں؟ مرزا صاحب جب جھوٹ بولتے ہیں تو اس درج کا ہوتے ہیں کہ اس کو وہی قبول کر سکتا ہے جس کو عقل و دیانت ہی سے عدالت نہیں حیا، <sup>وہ</sup> مکا بھی دشمن ہے، پھر غصب یہ ہے کہ یہ اور مرزا صاحب کے معارف قرآنی میں شمار کے جاتے ہیں، ایسے معارف شیطانیہ مرزا صاحب اور ان کے مریدوں ہی کو مبارک ہوں مسلمان تو اس کو سن بھی نہیں سکتے چاہیکے قبول کریں۔ (جاری ہے)

ایک بات بھی مان لو تو پھر دنیا میں اسلام نہیں رہ سکتا، مجھے ہے یا لفظ؟ یہیں وہ علوم و معارف جو مرزا صاحب لائے اور مرزا نجیل کا ان پر ایمان ہے۔ میں ان کی تبلیغ اسلام ہے، مرزا ایں تو کیا سمجھائیں گے جس کی صاحب کو ان سے حسن ظن ہو وہ بھی اس سمعے کو حل فرمائیں تو میں بہت ممنون ہوں گا، جب ایسے قطعی اور صد اول (یعنی صحابہ کرام رضوان اللہ عنہم اجمعین) کے اجماع کا انکار کر کے بھی آدی مرزا صاحب کے نزدیک حضرت صدیق رضی اللہ عنہما جیسا مسلمان بنے تو اور اجماعی مسائل کے انکار سے تو صد ایں اکبر اور فاروق اعظم اور عزیز و بہرہ و رضی اللہ عنہم اجمعین جیسا مسلمان ضرور ہیں جائے گا اور پھر قرآن کا انکار کر کے مدعی نبوت کیوں نہ ہوگا، اجماع کیا چیز ہے؟ شریعت میں اس کا کیا مرتبہ ہے، اس کے سکر مرتبہ ہیں اور ہر اجماع کا کیا حکم ہے اور اس کے مکروہ کیا کہا جاتا ہے؟ یہ مسائل تو بجاۓ خود ہیں، یہاں تو گفتگو اس میں ہے کہ مرزا صاحب کے کلام میں جو تعارض ہے اس کا جواب کیا ہے؟ ایک جگہ تو مراجع جسمانی کو عقلاً و تقلیلاً محال فرماتے ہیں اور جسم خاکی کا آسان پر جانا معقل اور نفس قرآن دنوں کے نزدیک ممتنع تھا تے ہیں اور دوسری جگہ مراجع جسمانی اور جسم خاکی کا آسان پر جانا صدر اول کا اول درجہ کا اجماعی مسئلہ فرماتے ہیں، اگر زائد کو چھوڑ کر کل صحابی کی تعداد وہ ہزار ہی رکھی جائے تو نو ہزار نو سو نانوے صحابہ کا اجماع تو مسلم ہے اور جس ایک کا خلاف ظاہر کیا تھا خور سے وہ بھی ان کے ساتھ ہے پھر جو نکہ اس اجماع کے قائل مرزا صاحب ہیں جن کی شان "ما ينطبق عن الھوی ان هو الا وحی یوحی" ہے پھر وہی اور الہاموں کی باری ہے اور پھر یہ کوئی نہیں گوئی بھی نہیں جس کے بھئے میں غلطی ہو گئی ہو، یہ تو ایک گزشتہ واقعہ ہے پھر مرزا صاحب مرتبے وقت تک اس خیال پر مشرے ہے تو مرزا ایں تو کوئی بھی اس اجماع سے انکار کرنی نہیں سکتا۔ ایک تو مرزا ایں اس

اے خلاف عقل و قرآن بتاتا ہے۔ مرزا نیو! اس دجل کا کوئی جواب ہے؟ کہو اب بھی مرزا صاحب کو مجھ سے کہو گے یا مجھ کا ذمہ اور دجال۔ اور بعض صحابی جو اس اجماع کے خلاف قائل ہوئے (خلاف صرف حضرت صدیق رضی اللہ عنہما کا یہاں کیا جس کی حقیقت ہم پہلے عرض کر کچے ہیں کہ حضرت صدیق رضی اللہ عنہما تمام صحابہ کرام کے ہرگز بھی نہ تھیں، اگر کسی کو ان کے قول سے دھوکا ہوا ہے تو اس نے غور نہیں کیا۔ ورنہ وہ ضرور مراجع جسمانی ہی کی قائل تھیں اور جو قول ان سے منقول ہوا ہے وہ مراجع روحاں کے سخت حق، مگر مرزا صاحب کی چالاکی کہ یہاں ایک جگہ بعض کا لفظ بولے جو دوں پچاس کو بھی شامل ہے) اسی نے ان کی تکفیر نہ کی، نہ ان کا نام ملحد اور ضال اور مأول اور مخطلی رکھا۔ (ازال ۱۱۹، ۲۰۰)

جب اجماع کا خلاف ہی نہیں کیا تو پھر کافر، شال، ملحد کیوں نام رکھا جائے، بلکہ وہ اجماع کی ایک رکن ہیں، یہاں ایک سوال اور قدر تھا ہوتا ہے جس کا جواب مرزا نجیل پر فرض ہے، وہ یہ کہ مرزا صاحب اسی ازالہ کے میں پر صحابہ کی تعداد وہ ہزار سے کچھ زائد بیان فرماتے ہیں اور یہ بھی وہی کہتے ہیں کہ: "اجماع کی بنیادیں اور کشف کل پر ہوتی ہے۔" (ازال، ص ۲۲۸)

اور مراجع جسمانی کے مسئلہ میں اپنے نزدیک صرف ایک صحابی کا خلاف نقل کرتے ہیں اور پھر بھی یعنی قطعی وہ ہزار سے زائد صحابہ کے اجماع کے انکار سے بھی نہ آدی کافر، نہ ملحد، نہ ضال، نہ مأول نہ مخطلی کہو بھی نہیں تو پھر تمام اجماعی مسائل نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، حجتی کر خود ایمان، تو حیدور سالات کے انکار سے ان ن کیا کافرو طھ ہونے لگا ہے بلکہ اب قماوں اور فتحی بھی اسے نہیں کہہ سکتے۔

مسلمانو! آپ نے دیکھا؟ بندہ نے جو عرض کیا تھا کہ مرزا صاحب کی ہر اصل اسلام کے خلاف ہے، اگر

# برطانیہ میں مسلمانوں کے خلاف نیا نسلی حملہ!

قرآن کریم کی مخصوص آیات کو حذف کرنے اور مساجد کی تغیرت کرنے کا مطالبہ

چاویدہ اختر ندوی

سارے عالم کے لئے ایک مثال ہے۔  
ان تمام باتوں کے ساتھ یہاں ایک تغییر یہ بھی ہے کہ وہ برطانیہ جہاں مردوں کے مقابلہ میں عورتیں اسلامی تعلیمات اور صفت ہاڑک کو اس کے عطا کر دے حقوق سے متاثر ہو کر وائزہ اسلام میں داخل ہوئی ہیں جو خود اپنے میں ایک ریکارڈ ہے، اسی ملک میں وقہ وقہ سے کچھ شرپسند عناصر اسلام کے خلاف دل کا غبار نکالتے رہتے ہیں اور مسلمانوں کو نفیاتی کوٹ میں جلا کرتے ہیں اور یہاں کے مسلمانوں کی وفاداری اور معتبریت پر سوال اٹھاتے اور تکویریں لٹکاتے رہتے ہیں۔

ابھی کچھ دنوں پہلے ایک نیا نسلی حملہ سامنے آیا جو یہاں کی انتہا پسند پارٹی انجام دے رہی ہے، برطانیہ کے مسلمانوں سے مطالبہ کیا جا رہا ہے کہ وہ قرآن مجید سے جہاد کی آیات کو ہٹا دیں اور نیے مساجد تغیرت کریں، یہ حملہ ایسے وقت میں ہو رہا ہے جب مسلمانوں کے خلاف نسلی اور نژادی ہاپنڈی گی بڑی تیزی کے ساتھ سامنے آرہی ہے اور اس میں مسلمانوں اور ان کی مساجد کے خلاف برطانیہ کی انتہا پسند پارٹی کی طرف سے ظلم و تعدی اور تشددانہ کارروائیوں کا سلسلہ چل چکا ہے۔ ان حالات میں یہاں مسلمانوں سے لازمی مطالبہ کیا جا رہا ہے کہ وہ ان نسلی حملوں کے خلاف تھوڑے ہو کر کھڑے ہو جائیں، عالم اسلام اور اس کی عجائب گھریوں کی طرف سے ان کی مدد کی جائے، چونکہ یہ نسلی مجرمانہ کارروائیاں اب پوری

لاکھوں نئے مختصر مدت میں غیروں کے ہاتھوں بکھر گئے اور پھر وہی اسلام کی تجھ کی کا عہد کرنے والے اور اس کے لئے جان و مال کی بازی لگادینے والے اب اسلام کو قدر و مزارات کی نظر سے دیکھنے لگے، اس کے پیغامات کا احترام کرنے لگے، اس کے اقدار و تعلیمات کو غیر معمولی اہمیت و عزت دینے لگے اور اسلام نے ہزاروں دلوں کو فتح کر لیا۔

گزشتہ ایک دہائی میں جس قدر اسلام اور حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے تعلق سے

اور وہ دعوت جس کو برطانیہ کی ایک انتہا پسند پارٹی نے جاری کیا تھا، اس نے مسلمانوں کے دلوں میں انتقام کا جذبہ پیدا کر دیا، اس دعوت میں کہا گیا ہے کہ برطانیہ کی نئی مسلم نسل پر ضروری ہے کہ وہ تشدد کے خلاف معاهدہ پر دستخط کریں اور نئی مسجدیں تغیرت کریں اور قرآن کریم سے جہاد کی آیات کو حذف کر دیں۔

مغرب کا ذہن جس سرعت کے ساتھ صاف ہوا ہے اور یہاں کے باشندے حلقوں میں اسلام ہو رہے ہیں، اس نے پوری دنیا کو محروم کر دیا ہے، تعلیمات اسلامی اور سیرت نبوی کی خوبیوں پر تیز گای کے ساتھ پورے یورپی ممالک کو محطر کر دی ہے، جو

مغربی سامراجی ممالک میں آئے دن اسلام اور مسلمانوں کے خلاف انتہا پسند نسلی حملہ سامنے آتے رہتے ہیں اور یہاں کی انتہا پسند اسلام و مدن پارٹیاں اسلام اور مسلمانوں کے خلاف شدید بغض و کینہ رکھتی ہیں، یورپی ممالک میں جان بوجہ کر مسلمانوں کے حقوق کی پامالی کی جاتی ہے۔ اگر تبر ۲۰۰۰ کے بعد یہاں بھر میں مسلمانوں کو دہشت گرد کہا گیا، طرح طرح کے اذیات ان پر عائد کئے گئے، ایک سوچی بھی اور منصوبہ بند سازش کے تحت اسلام اور مسلمانوں کو بدنام کرنے کی سازش چل پڑی، مغربی ذرائع ایلاع اور صہیونی طاقتیں بڑی حکمت عملی اور باریک بینی کے ساتھ عالم اسلام کو بدنام کرنے کی چالیں چلے گئیں، دنیا کو امن و انسانیت اور ہمدردی و مساوات کا پیغام دینے والے مذہب اسلام کو دہشت گردی کا نہ ہب قرار دیا گیا۔

ایسے ہاڑک حالات میں پوری دنیا میں خصوصاً اور یورپ و دیگر مغربی ممالک میں آپاڈ مسلمانوں کے دلوں میں تاریخ اسلام اور رسول اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کو عام کرنے اور غیروں تک اسلامی تعلیمات و تھائق کو عام کرنے کا شدید داعیہ اور جذبہ پیدا ہوا، ہر ایک نے استطاعت بھر دیں حنفی کے تعلق سے غلط فہمیوں کے ازالہ اور اس کی دعوت و تعلیمات و پیغامات کو عام کرنے میں حصہ لیا، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان ممالک میں اسلام کو لوگوں نے پڑھنا اور اس کا مطالعہ کرنا شروع کیا۔ قرآن مجید کے

دنیا کے سامنے آشکارا ہو چکی ہے۔

انہا پسندانہ دعوت:

اور وہ دعوت جس کو برطانیہ کی ایک انہا پسند پارٹی نے جاری کیا تھا، اس نے مسلمانوں کے دلوں میں انقام کا جذبہ پیدا کر دیا، اس دعوت میں کہا گیا ہے کہ برطانیہ کی نئی مسلمان نسل پر ضروری ہے کہ وہ تشدد کے خلاف معابدہ پر دھنکل کریں اور نئی مسجدیں تعمیر نہ کریں اور قرآن کریم سے جہاد کی آیات کو حذف کر دیں، اس پارٹی کے نائب صدر نے کہا کہ برطانیہ کی مسلمان نسل کو اس معابدہ سے جوڑنا ضروری ہے جس پر وہ برطانوی اور مغربی معاشرہ میں اسکن و سلاتی کے ساتھ زندگی گزارنے کے معابدے پر دھنکل کریں۔

برطانوی اخبار "گارجین" نے اس طرح کی مختلف خبریں شائع کیں، جس میں قرآن کریم سے آیات جہاد کو حذف کرنے اور مساجد کی تعمیر کو روکنے کی صراحت ہے اور مسلمانوں کی نئی نسل سے مطالبه ہے کہ قرآنی نصوص کے اندر تطبیق کی شکلیں خلاش کریں، اس معابدہ میں اس پر زور دیا گیا ہے کہ مسلمان اس ملک میں دینی و جوہات کی بنیاد پر قشدا نہ رویہ اختیار نہ کریں، ہر ایک کے ساتھ مساواۃ برناً و اور سلوک کریں اور جن آیات قرآنی اور احادیث نبوی میں جہاد اور تشدد کی دعوت دی گئی ہے ان میں نظر ثانی کریں، اس معابدے میں اس نص سے دلیل دی گئی ہے: "فَاقْتُلُوا الْيَهُودَ حِيتَ وَجَدْتُمُوهُمْ" کاس جملہ میں مسلمانوں کو یہودیوں کے قتل پر ابھارا گیا ہے، جب کہ صحیح قرآنی آیت یہ ہے: "فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حِيتَ وَجَدْتُمُوهُمْ"۔

مسلمان نسل کو مجرم نہیں کرنا:

برطانیہ میں مسلم مسائل کے حل کے لئے کوشش محمد کریم نے کہا کہ یہ معابدہ کسی بھی اعتبار سے

کو تجزی سے تجزی کرنے کی کوشش کی ہے۔

ان حالات و کیفیات میں یہاں کے مسلمانوں کی حالت بڑی کشاکش میں ہے، ان کے اذہان و قلوب بے بیجن ہیں، وہ اپنے اسلامی شخصی اور کردار عمل کو بچانے کے لئے ہر ممکن کوششیں کر رہے ہیں اور ہر بڑے حصے کے ساتھ اپنے دینی اقدار کو برقرار رکھتے ہوئے دشمنان اسلام کی سازشوں کا جواب دے رہے ہیں اور از سرف دعوت اسلام کی تبلیغ میں سرگرم ہو گئے ہیں، اس لئے کہ یہی اس کا واحد علاج ہے، جب دین کا پیغام ان کے ذہنوں اور دلوں تک پہنچ گا تو وہ اپنی حرکتوں سے باز آئیں گے ان پر افسوس کا اظہار کریں گے اور اس کی حلقی کی تدبیریں سوچیں گے اور ایک دن اسی دین کے ہو کر رہ جائیں گے اور پھر دنیا مشاہدہ کرے گی: "پاسان مل گئے کعبہ کو صنم خانے سے"۔

یہ بھی ایک کرشمہ قدرت ہے کہ مغربی ممالک یہی میں اس کی مثالیں بکثرت دیکھنے کوں رہی ہیں کہ وہ افراد جنہوں نے اسلام کے خلاف زہر افشاٹی کا ایک لامتناہی سلسلہ جاری کر رکھا تھا، خدا نے ان کے دلوں کو اسلام کے لئے کھوں دیا اور یہی نہیں کہ انہوں نے محض اپنی زبان سے اسلام کا کلہ ادا کر لیا بلکہ وہ اس کے پر جوش دائی اور دینی تعلیمات کے سرگرم تبلیغ ہیں گے اور پھر ان کے ذریعہ ان کے گمراہوں اہل تعلق اور برادران وطن اور اس سے آگے بڑھ کر ان کے حالات و تاثرات کو پڑھ کر ہزاروں بندگان خدا کو اسلام کی نعمت عظیمی ملی، ان کا دامن دینی و اخروی سعادتوں سے مالا مال ہو گیا اور ان کے لئے بیش بیش نیکی کا دروازہ مکھل گیا جس کا ثواب انہیں اس دنیا سے جانے کے بعد بھی ملے گا کہ جس کو ان کی دعوت و تبلیغ پر راہ ہدایت ملی وہ ان کے لئے ذخیرہ آخرت ہیں۔ (بکری پورہ روزہ تحریر جات لکھو، ماہ می ۲۰۱۳ء)

قابل قبول نہیں ہے اور اس پر دھنکل کرنے کا مطالبہ

مناسب نہیں ہے، اس لئے کہ یہ مسلمانوں کی پوری نسل کو مجرم قرار دینا ہے اور اس بات کا اعتراف کرنا ہے کہ مسلمان دوسروں کے خلاف تشدد بر تھے ہیں، جب کہ واقعہ اس کے بالکل بر عکس ہے، انہوں نے مزید کہا کہ آج مسلمانوں کے خلاف ہر جگہ تشدد بر تھا جا رہا ہے اور مسلمان یہ ظلم و تعدی کے شکار ہو رہے ہیں، ان کی مساجد اور مدارس پر مسلسل ہر چار جانب سے جملے ہو رہے ہیں، اسی کے ساتھ ساتھ وہ مظالم جو انہا پسند کیں بازو دی کی پارٹی کی جانب سے مسلم خواتین کے ساتھ مسلسل جیش آرہے ہیں اور ان کو اسلام دشمن میڈیا اور اسلاموفویڈیا کے ہاتم سے غذا پہنچا رہا ہے، محمد کریم نے مسلمانوں پاٹھوں نوجوان نسل سے مطالبه کیا کہ وہ متحد اور سینہ پر ہو کر ان ظالمانہ کوششوں کے مقابلے کے لئے کھڑے ہو جائیں اور نئے مظالم اور تعدی کا اسلامی تعلیمات و پیغامات سے مقابلہ کریں۔

نالپسندیدیگی کی لہریں:

برطانیہ میں مسلمانوں کے خلاف نسلی جملے بڑی تجزی کے ساتھ ہو رہے ہیں اور مسلمانوں کے خلاف رونما ہونے والے واقعہات میں اضافہ ہو گیا ہے، خاص طور پر اس جملے کے بعد جس میں مساجد اور نسلی ظلم و تعدی کا نشانہ بنایا گیا، دیواروں پر اسی تحریریں لکھی گئیں جو مسلمانوں کو بیدار کرے، وہاں کی مقامی تخلیکوں نے برطانیہ کے مختلف علاقوں میں اسلام اور مسلمانوں کے خلاف احتجاج کے ہیں، جس سے برطانیہ کے مختلف علاقوں اور مختلف جگہوں پر ملتوں کے خلاف لہریں پائی گئیں اور مسلمانوں کو گزر گاہوں پر چلتے ہوئے نسلی الفاظ کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے، اس سلطے میں برطانیہ کے ذرائع ابلاغ نے مسلمانوں کے خلاف ہر امعاندانہ کارتا مسماں انجام دیا ہے اور نسلی آگ

عالیٰ مجلس تحفظ ختم نبوت سے تعاوہ

# لہذا ہے نبی اکرم کا ذریعہ

ان تمام  
صدقاتِ جاریہ میں  
شرکت کے لئے زکوٰۃ،  
صدقات، فطرہ، عطیات

عالیٰ مجلس تحفظ ختم نبوت  
کو دیجئے

نوت

مجلس کے مرکزی دفاتر میں رقوم جمع کر کے  
مرکزی رسید حاصل کر سکتے  
ہیں۔ رقوم دیتے وقت  
مرکزی ناظم اعلیٰ مدد کی صراحت ضروری ہے  
تاکہ شرعی طریقے سے مصرف  
میں لا جائے۔

عَزِيزُ الرَّجُونَ جَالِدُهُ حَرَمٌ  
عَزِيزُ الرَّجُونَ جَالِدُهُ حَرَمٌ

- پوری دنیا میں قادیانیت کا تعاقب
- قادیانیوں کو دعوتِ اسلام
- سینکڑوں مبلغین کے ذریعہ قادیانی سرگرمیوں کا سد باب
- عدالتوں میں قادیانیت کے متعلق مقدمات کی پیروی
- دفاتر ختم نبوت، دارالتصنیف اور لائبریریوں کا قیام
- قادیانیت سے تائب ہونے والے مسلمانوں کی نگہداشت
- ہفت روزہ ختم نبوت کے ذریعہ قادیانیت کا قلمی پوسٹ مارٹم

ایکل کنندگان



تریل زر کا پتہ

دفتر مرکزی یہ عالیٰ مجلس تحفظ ختم نبوت حضوری باغ روڈ ملتان  
فون: 061-4583486, 061-4783486

WEEKLY KHATM-E-NUBUWWAT, A/c# 0010010964680019

IBAN NO. PK68ABPA0010010964680019 (اعریض و بیک اکاؤنٹ نمبر)

AALMI MAJLIS TAHAFFUZ KHATM-E-NUBUWWAT 0010010964710018

IBAN NO. PK45ABPA0010010964710018 (اعریض و بیک اکاؤنٹ نمبر)

Allied Bank Binori Town Branch Code: 0159 Karachi.